

# کوفہ حُمَانِ



ڈاکٹر غلام جیلانی برق

# حروف محرکانہ

(احمدیت پر ایک نظر)

ڈاکٹر غلام جیلانی برقرار

ایم۔ اے، پی، یونیورسٹی

شیخ غلام علی آئندہ سنن (پلائیویٹ) میں، پبلیشورز،  
لاہور 〇 حیدر آباد 〇 کراچی

ISBN - 969 - 31 - 0068 - 9

(C) Copy Right by Sh.Ghulam Ali and Sons (Pvt)Ltd.

All Rights Reserved.

(C) جلد حقوق حق شیخ غلام علی اینڈ سانز (پرائیویٹ) لیٹریٹ محفوظ

مبلغ : شیخ نiaz احمد  
طبع : غلام علی پری خارج  
اشرفیہ پارک۔ فیروز پور روڈ لاہور



مقدمہ شاعت:

شیخ غلام علی اینڈ سانز (پرائیویٹ) لیٹریٹ پبلیشورز  
۵۰/- سرکر روڈ، چک انارکی، لاہور / ۱۹۹۹

امتناب

اُن احمدی بھائیوں کے نام

جنہیں

حق و صداقت سے محبت ہے

اور جو

تلشِ حقیقت کے لیے بے تاب ہیں

(برق)

# فہرست مصنایں

نمبر صفحہ

عنوان

۹

حروفِ اول

پہلا باب

- ۱۴ مسند ختم نبوت قرآن کی روشنی میں
- ۲۴ خاتم النبیین کی تفسیر حدیث میں
- ۳۳ خط خاتم کا استھان جناب مرتضی صاحب کے ہاں
- ۲۹ خاتم النبیین کی تفسیر جناب مرتضی صاحب کی تحریک میں
- ۹۱ ختم نبوت کی نئی تشریع

دوسراب

- ۶۳ میسح موعود ہونے کا دعویٰ

تیسرا باب

- ۶۶ میسح و شیل میسح

چوتھا باب

- ۱۵ تاریخ بعثت

|     |                    |
|-----|--------------------|
|     | <b>پانچواں باب</b> |
| ۹۲  | دلائل برہنیوت      |
| ۰   | اُرثیک مع النبین   |
| ۹۵  | دلیل افترا         |
| ۱۰۵ | دلیل مہاذت         |
|     | <b>چھٹا باب</b>    |
| ۱۲۳ | میسح و دجال        |
|     | <b>ساتواں باب</b>  |
| ۱۷۴ | مسئلہ چہاد         |
|     | <b>آٹھواں باب</b>  |
| ۱۸۵ | صداقت کے چار معیار |
| ۱۸۶ | قبولیت دعا         |
| ۲۰۱ | فہم قرآن           |
| ۲۱۶ | نشانات             |
| ۲۲۲ | محمدی بیگم         |
| ۲۲۳ | مرپی آنحضرت        |
| ۲۳۵ | پسر موعود          |
| ۲۵۳ | طاون و قاریان      |

نمبر صوفی

عنوان

|     |                                |
|-----|--------------------------------|
| ۲۶۱ | احمدیوں کی تعداد               |
| ۲۶۲ | الہام عمر                      |
| ۲۶۴ | امراضِ خبیثہ سے حفاظت کا وعدہ  |
| ۲۶۱ | الہام شیخ                      |
| ۲۶۰ | میانِ متفکرہ محمد کے گھر رہ کا |
| ۲۶۲ | کنوں دی اور بیوہ               |
| ۲۶۳ | بعض بارکت عورتیں               |

نہیں بل ب

|     |                       |
|-----|-----------------------|
| ۲۶۵ | الہامات               |
| ۲۱۳ | الہامات خلطِ بنان میں |
| ۲۱۵ | محبیب الہامات         |
| ۲۱۷ | مُحمل الہامات         |

دستیں باب

|     |                        |
|-----|------------------------|
| ۲۱۹ | دُسُعت علم             |
|     | گیارہ طوں باب          |
| ۲۹۸ | نبی فصیح ابیان ہوتا ہے |
| ۳۰۳ | حملِ الفاظ             |
| ۳۰۷ | ثقلِ الفاظ             |

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## حُرْفٌ اُولٌ

میرے احباب میں ایک خاصی تعلوادا احمدی حضرت کی ہے جن سے میرے مردم  
بھیشہ بڑا رانہ رہے اور میں نے کبھی عحسوس نہ کیا کہ ہم میں کوئی ذہنی اختلاف موجود ہے۔  
جب گزشتہ مارچ ۱۹۵۳ء میں احمدی حضرات کے خلاف ملک میں ایک طوفان اٹھا تو میری  
تجھے اس طرف منعطف ہوئی اور میں نے جناب مزا علام احمد صاحب کی تصانیف  
کامل لائہ شروع کر دیا۔ یہ تحریر میرے ناشراتِ مطالعہ کی آئینہ دار ہے۔

میں اسلام کی بین الاقوامیت اور نسل آدم کی جمیعت کا مبلغ ہوں اور یہ قسم کی ترقی  
کا خواہ وہ قومی ہو یا ملتی۔ مخالفت ہوں اور اسلامی فرقہ بندی پہ کچھ لکھنا تپیغے اوقات سمجھنا  
ہوں۔ لیکن جو سوال اس تحریر کا ہر ک بنا۔ وہ یہ تھا کہ احمدی بھائیوں اور دیگر مسلمانوں  
میں مجھے بظاہر کوئی اختلاف نظر نہیں آتا تھا۔ ان کا قبلہ ایک طریق عبادت ایک تمدن

ایک معاشرت ایک قانون ایک فقه ایک تو پھر یہ تصادم کیوں ہو؟ کیوں ایک دوسرے سے الجھ کر دنیا کو تماسہ دکھائیں اور پاکستان میں انتشار کی آگ بھڑکائیں۔ اس سلسلے میں میں نے علمبرداران تحریک کے ہدایات، ہر تحریر اور دیگر تحریر کاغذ سے مطالعہ کیا اور دوسری طرف جناب مزرا صاحب، جناب میاں بشیر الدین صاحب محمود نیزان کے جریدہ موقرہ "الفضل" کی تحریریت و مقالات کو پڑھا اور اس نتیجے پر پہنچا کہ احمدی حضرات اور دیگر مسلمان ایک دوسرے سے دور جا رہے ہیں ان کے درمیان ذہنی دیواریں حائل ہو چکی ہیں اور اس لیے ہر خیر خواہ ملک و ملت کا فرض اولین ہے کہ وہ بھائی کو بھائی سے ملا شے اور ان اخلاقی خلیجیوں کو پاٹ دے جوانہیں جدا کر رہی ہیں۔

طرفین میں مابہ الزراع ختم نبوت کا مسئلہ ہے۔ علمائے اسلام کا عقیدہ یہ ہے کہ حضور علیہ السلام پہنبوت ختم ہو چکی ہے اور علمائے قادریان اجرائے نبوت کے قائل ہیں اس مسئلے کا فیصلہ صرف اسی طرح ہو سکتا ہے کہ اگر علمائے احمدیت کی بات صحیح ہو تو ہمیں سپرڈاں دنیا پا پسیے اور اگر غلط ہو تو وہ دیگر مسلمانوں کے ہم آنہنگ ہو جائیں۔

مدہب ایک عمیق ترین تعصّب اور محبوب ترین تعلق کا نام ہے اس کی بنیاد مان کی آنکوش میں ڈالی جاتی ہے اور مگر کے عزیز ترین ماحول میں یہ پروان پڑھتا ہے گوشت سے ناخن کو جدا کرنا سہل ہے لیکن مدہبی تصورات سے جدا ہونا مشکل۔ دنیا کی کوئی منطق اور جہان علم و حکمت کا کوئی فلسفہ ہمارے مدہبی عقائد کو متنزل نہیں کر سکتا۔ مجھے ان مشکلات کا پوری طرح احساس ہے لیکن جب میں دیکھتا ہوں

کہ معدبن ابی و قاصد کے جملے کے اقل قلیل مت میں سارا ایران حلقہ بگوش اسلام بن گیا تھا۔ زرتشیتوں نے اپنے ہاتھ سے اپنے آتش کدوں کی بنیادیں کھو دیں اور نصاری شام نے بلا کراہ اپنے کلیساوں کو مسجدوں میں بدل دیا تھا۔ تو میری ڈھاریں بندھ جاتی ہے ایران و شام میں عقائد کی مکمل تعمیر کو دھاننا تھا اور یہاں صرف ایک تصور کو جھکاتی ہے اس لیے میرا کام نسبتاً سہل ہے۔

دنیا میں کوئی شخص گمراہی کو پسند نہیں کرتا ہم صرف اس لیے مسلمان ہیں کہ قرآن و صاحب قرآن کو وسیلہ نجات سمجھتے ہیں اسی طرح احمدی بھائی بھی نجات و سعادت ہی کی خاطر جناب مزا اصحاب کے دامن سے واپسی ہیں اگر آج ہمیں یقین دلایا جائے کہ حضور علیہ السلام (خاکِ کم بہتر ہے)، تو گھرے نبوت میں صدقہ نہیں تھے تو ہم سب لازماً کوئی اور ذریعہ نجات تلاش کریں گے اسی طرح اگر احمدی بھائیوں کو بھی پورا یقین ہو جائے کہ جناب مزا اصحاب کا گھری درست نہیں تھا تو وہ یقیناً اس رہ کو چھوڑ جائیں گے آخر گمراہ ہونا کوئی خوبی نہیں اس سے نہ دنیا سفرتی ہے اور نہ آخرت۔ کون چاہتا ہے کہ گمراہ رہ کر یہاں کروڑوں بھائیوں کے عتاب کاشکار بنتے اور وہاں خدائی عذاب کا میرا پناوقیرہ ہمیشہ یہ رہا ہے کہ جہاں کوئی معقول بات سنی فوراً قبول کر لی ایک زمانہ تھا کہ میں ہر جدید تصور کا دشمن اور ہر دنیاوسی رسم و عقیدہ کا پرستار تھا۔ قبروں پر ماتھے رکٹتا تھا۔ رہبیانیت کا قائل تھا حرز و افسوں پر گزارہ تھا ان بیانوں کو عالم الغیب مردیں کو سیمع و بصیر اور احبار و رہبان کو اپنارب سمجھنا تھا بعد میں جب مفکرین اسلام کے فلسفیانہ دلائل کا مطالعہ کیا تو میرے عقائد کی مضبوط چیزیں پاش پاش ہوتی ہیں۔ یہاں تک کہ آج میرے دل کی دنیا میں تباہ شدہ عقائد کے کھنڈلات دو افغان تک پہنچیے ہوئے ہیں۔ لوگ کہتے ہیں کہ احمدی حضرات بات نہیں سنتے مجھے اس رویے سے شدید اختلاف

ہے آخر اس جماعت میں بڑے بڑے دکھلے۔ پروفیسر نجح اور دیگر معقول لوگ موجود ہیں لیکن معقول انسان سے اس غیر معقولیت کی امید ہی نہیں ہو سکتی کہ وہ دوسرے کی بات نہ سئے بشر طبیعہ بات میں کوئی معقولیت ہو آج تک احمدیت پر جس قدر لٹھ رکھی علمائے اسلام نے پیش کیا ہے اس میں دلائل کم تھے اور گالیاں زیادہ۔ لیکن دشنام آکود لٹھ رکھ کر کون پڑھے اور مخالفات کو چھوئے میٹھے اندازہ اور بعد روانہ نہ گیں میں کہی ہوئی بات پر شخص خود کرتا ہے لیکن گالیاں کوئی نہیں سنتا۔ مسئلہ ختم نبوت پر میں نے جناب مزا صاحب کی تقریباً چالیس صفحیں تصانیف پر صیں ساختی ان کے صاحبزادے کی تحریرات کو دیکھا اجرائی شے نبوت پر جس قدر دلائل ان کتابوں میں موجود تھیں ان کو قرآن و عقل کی میزان میں تولا اور بالآخر ان ستائیج پر پہنچا جو صفاتِ آئندہ میں دست ہیں۔ یہاں یہ عرض کردیا جائے ہو گا کہ اس کتاب کے تمام حوالوں میں انتہائی دیانت سے کام لیا گیا ہے اقتباسات کو نہ تو مسخ کیا گیا ہے اور نہ قطع و بہید سے حسب مشابانا یا گلے ہے بلکہ ہر جملے میں صاحبِ کتاب کی مشاہد کو مد نظر رکھا گیا ہے یہ اس لیے تاکہ مسئلہ کے تمام پہلو ہی یہ سامنے آجائیں اور احمدی و غیر احمدی حضرات کو صحیح نتیجہ اختذ کرنے میں کوئی وقت پیش نہ آئے۔ اس کتاب میں دلائل کی بنیاد صرف دو چیزوں پر رکھی گئی ہے۔

اول، قرآن حمید پر کہ اسے احمدی و غیر احمدی سب تسلیم کرنے پر مجبور ہیں۔

दوم، جناب مزا صاحب کی تحریرات پر کہ وہ احمدی بھائیوں کے ہاں واجب الالیمان ہیں احادیث من حیث المجموع نہ میرے ہاں سند ہیں نہ احمدی حضرات کے ہاں جناب مزا صاحب صرف ایسی احادیث کو قابل اعتنا سمجھتے ہیں جو قرآن کے خلاف نہ ہوں اور جن کی تائید دیگر احادیث سے بھی ہوتی ہو اور یہی مسلک میرا ہے۔ میرے ہاں کوئی حدیث قرآن پر حکم نہیں بن سکتی۔ البتہ تفسیر کر سکتی ہے اور تفسیر بعض مسائل کو سمجھنے میں بڑی مدد ہی ہے۔

حدیث میں یا تو حضور علیہ السلام کے اقوال ہیں اور یا صحابہ کرام کے قرآن حکیم ان حضرت پرانی کی زبان میں نازل ہوا تھا اس لیے وہ آیات کو ہم سے بہتر سمجھ سکتے تھے ان لوگوں نے جو کوئی آیت کے متعلق حضور سے سنا، یا خود سمجھا پہلی کردیا۔ امام بخاری (وفات ۷۲۷ھ) کے عهد میں صرف تفسیری احادیث کی تعداد ایک لاکھ چالیس ہزار تھی۔ ہمارے مفسرین نے گزشتہ تیرہ سو برس میں ہزار ہاتھا تفاسیر لکھیں جن کی بنیاد ان احادیث پر رکھی۔ میں نے بھی اس کتاب میں چند احادیث سے تفسیر کا کام لیا ہے (سنہ کا تینیں صرف تفسیر کا ہناکہ فارغ تین کرام فیصلہ کر سکیں کہ حضور علیہ السلام نے آپ کے صحابہ کرام نے کسی خاص آیت کا مطلب کیا سمجھا تھا۔

جماعت احمدیہ کے موجودہ امام جناب میاں محمود احمد صاحب غیر معمولی فہم و فراست اور علم تبلیغ کے ملک ہیں۔ نزکت وقت کو محسوس کرتے ہوئے آج سے ایک ہفتہ پہلے ہون گئے کے آخر میں، آپ نے ایک طویل بیان انبیاء کے حوالے کیا جس میں اعلان فرمایا،

کہ ہم مسلمان ہیں دیگر مسلمانوں سے ہمارا کوئی اختلاف نہیں

ہمارا رسول ایک، کتاب ایک، قبلہ ایک، تمدن ایک، روایات

ایک اور سب کچھ ایک:

یہ ایک نہایت مبارک افہام ہے اللہ کرے کہ احمدی وغیر احمدی کے مصنوعی اختلافات ختم ہو جائیں اور ہم سب مل کر پاکستان کے استحکام اور قرآنی اقدار کے اعیا کے لیے کام کریں۔

گزشتہ ستر برس میں احمدی کو غیر احمدی سے جدا کرنے کے لیے کئی ہزار صفحات سپرد قلم ہوئے اور انہیں ملا�ے کے لیے شاید ایک لفظ بھی کسی زبان سے نہ نکلا اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ان کے جنائزے اور نمازیں ایک دوسرے سے الگ ہو گئیں رشتے کٹ گئے

اور کفر و اسلام کے پہاڑ درہ میان میں حائل ہو گئے۔

جناب مزامیان محمود احمد صاحب کا یہ بیان اس لحاظ سے تاریخی اہمیت کا حامل ہے کہ مصالحت کی طرف یہ پہلا جرأت مندانہ قدم ہے میں اس سلسلے میں امام جماعت سے مؤذ بانہ التھاس کروں گا کہ وہ اپنی جماعت کو یہ بھی بذلت کریں کہ وہ دیگر مسلمانوں کے ساتھ ان کی مساجد میں نماز پڑھیں اُن کے جنازوں میں شامل ہوں۔ اسلامی تقریبات مل کر ادا کریں اور کفر و اسلام کے معنوی و غیر فطری تصورات کو جتنیک دیں:

وَالْسَّلَامُ

برق - کیمبلپور

۶ جولائی ۱۹۵۳ء

## پہلا باب

### مسئلہ ختم نبوت قرآن کی روشنی میں

قبل اس کے کہ ہم آئی خاتم النبین پر بحث کریں یہ واضح کر دینا ضروری معلوم ہوتا ہے کہ کوئی نبی نئی شریعت لے کر نہیں آیا تھا بلکہ تمام انبیاء ایک ہی پیغام کو مختلف زبانوں اور زبانوں میں دہراتے رہے اس موضوع پر مفصل بحث تو میری کتاب "ایک اسلام" میں ملے گی یہاں مختصر تناہیا کافی ہو گا کہ حقیقت ہر زمانے میں ایک رہی ہے دو اور دو ہر در در میں چار تھے۔ وہاں جیسے پانی سے بخاری رہا اور پانی سلاڈھلان کی طرف بہتار ہا اگر مذہب بھی کسی سچائی کا نام ہے تو اسے لازماً ہر زمانے میں ایک ہونا چاہیے ایک خدا کا پیغام ایک نسل انسانی کی طرف اس کی ایک فطرت کی اصلاح کے لیے ایک ہی ہو سکتا تھا وہنیں یا بہیں نہیں ہو سکتے۔

اسی یہے اللہ تعالیٰ نے بار بار قرآن میں فرمایا:

**إِنَّ هَذَا الْفِي الْحَقُّهُنْ إِلَّا مُدَلِّى طَ**

(یہ قرآن پہلے صھیفوں میں بھی موجود ہے)

**مَا يُقَالُ لَكَ إِنَّ اللَّهَ مَا قَدَّرْتِ تَقْبِيلَ لِلْوَسْلِ مِنْ قَهْلِكَ** -

(ہم تمہیں وہی پیغام دے رہے ہیں جو تم سے پہلے انبیاء کو دیا گیا تھا،)

"لِلْمُسْلِ" کا الف لام استغرقی ہے یعنی تمام انبیاء کو یہی پیغام دیا گیا تھا اس سے

یہ حیثیت بھی واضح ہو گئی کہ ہر بُنیٰ کوئی نہ کوئی پیغام لے کر رکھا تھا۔ اسی پیغام کا نام شریعت  
عقلیہ فرض کر دینا کہ بعض انبیاء، شریعت کے بغیر آئے تھے ایک مفہوم کہ خیر قصہ ہے اگر ان انبیاء  
کے پاس کوئی پیغام یا شریعت یا ضابطہ اخلاق موجود نہیں تھا تو ان کی تشریف آوری کا مقدمہ  
کیا تھا۔ کیا وہ بیشتر چلنا آئے تھے یا ایک دُنیا میں تجارتی تعلقات قائم کرنے آئے تھے  
جب وہ بُنیٰ تھے تو اللہ تعالیٰ نے للنَّعَوْجِی سے ان کی مدد کی ہو گئی خیر و شر کے تمام ضوابط  
سمجھا تھے ہوں گے اور ان انبیاء نے نسل انسانی سے کہا ہو گا کہ چوری، زنا، جھوٹ، بد دیانتی  
وغیرہ سے بچواد رہ چالی کو اختیار کرو۔ نیز ان کے معاشرتی روابط میں اعتدال پیدا کرنے کے لیے  
تکمیل، دراثت، وغیرہ پر مفصل ہدایات دی ہوں گی کیا شریعت ان اخلاقی و معاشری ضوابط سے  
الگ کوئی چیز ہے؟ پس ہم کسی بُنیٰ کو غیر شرعی فرض ہی نہیں کر سکتے ہر بُنیٰ کے ساتھ دھی  
تھی۔ وہ بُنیٰ وحی سے درس خیر و شر کے کرامت تک پہنچا تھا اسی وحی کا نام خواہ دو دس  
صفات میں بھیں ہوئی تھیں یا ہزار میں شریعت ہے جو زمانے میں ایک تھی۔

**شَرَعَ لِكُلِّ مِنَ الْدِيَنِ مَادَهْمَىٰ يِه فُحَّاً وَ الدِّيَىٰ أَوْ حَيَّةٌ الْبَيْدَىٰ  
دَهَادَهْمَىٰ يِه اِبْرَاهِيمَ وَ مُوسَىٰ وَ عِيسَىٰ**

(اسے محمد ہم تھیں وہی دین اور دھی شریعت دے رہے ہیں جو نوح، ابراہیم، موسیٰ  
اور عیسیٰ کو دی گئی تھی۔)

ان تمہیدی گزارشات کے بعد ایسے اس نکایت پر بحث کریں جس کی ختمت تھیں وہ  
نے جلدے کئی ہزار بھائیوں کو ہم سے الگ کر دیا ہے۔  
**مَا كَاتَ مُحَمَّدًا لَّا يَأْخُذُ مِنْ دِيْجَالِكُفُّ وَ لَكِنْ مَنْ دَعَ سُوْلَ أَشِدَّهُ خَاتَمَ الْتَّبَيْنَ**

رغمّہ تم میں سے کسی مرد کا باب نہیں بلکہ اس کی ثبت و رحمت کا دامن وسیع تر  
ہے، یعنی وہ اللہ کا رسول اور خاتم الانبیاء ہے)

اس آیت کا حرف ایک لفظ خاتم و جزء تلایع بننا ہوا ہے احمدی بھائی اس کا ترجمہ مہر  
کرتے ہیں۔ "محمد علیہ السلام انبیاء کی مہربیں" یعنی اُمّتِ محمدیہ کے انبیاء حضور ﷺ اسلام  
کے ہرشدہ فرمان سے آئیں گے اور حضور کی تصدیق کے بغیر آئندہ کوئی نبی نہیں آسکے گا اور  
باقي مسلمان خاتم کے معنی آخری کرتے ہیں دونوں تفسیروں میں انتہائی تقادار ہے ایک  
تفسیر سے مسلسل انبیاء درجہ باری رہتا ہے اور دوسرا سے سے بند ہو جاتا ہے سوال پیدا ہوتا ہے کہ  
یہ جگہ افیضہ کے لیے کہاں لے جائیں مجھے صرف تین ایسی عدالتیں نظر آتی ہیں جو اس نڑائے  
پر فضیلہ دینے کی مجاز ہیں۔ اول علمائے لغت یعنی عربی زبان کے ماہرین، عدم قرآن  
اور سوم حدیث۔

**المُجَدِّدُ: الْخَاتِمُ وَالْخَاتِمُ الْحَقِيقِيَّةُ كُلُّ شَيْءٍ**

لغت کی روشنی میں (ہر چیز کے آخر کو خاتم و خاتم کہتے ہیں)  
منتهی الای خاتم = مہر، انگوٹھی، پایاں کا

خاتم = آخر ہر چیز۔ پایاں آں دا خرقوم

معزولات القرآن، صراح، قاموس، تہذیب (انہری، السان العربی  
تاج العروس، بمعنی البخاری، صحاح العربیہ اور کلیات ابی البعین خاتم و خاتم کے

معانی تقریباً ایک جیسے دیے ہوئے ہیں۔ یعنی

۱ - وہ نگینہ جس پر نام کشیدہ ہو۔

۲ - انگوٹھی۔

- |     |                           |
|-----|---------------------------|
| ۱ - | آخر۔ انجام                |
| ۲ - | کسی چیز کو ختم کرنے والا۔ |
| ۳ - | کاغذ پر مہر کا نقش۔       |
| ۴ - |                           |
| ۵ - |                           |

اب دیکھنا یہ ہے کہ آئندہ زیرِ بحث میں کون سے معنی پسپاں ہوتے ہیں  
 "آخری بی" کا مفہوم تو بالکل صاف ہے لیکن بیوں کی ہر یا انگو نعمتی کا کوئی مطلب سمجھو  
 میں نہیں آتا پسلے ان فقرول کو پڑھئے :

- ۱۔ یہ نہیں کی ہے۔  
۲۔ یہ عدالت کی ہے۔  
۳۔ یہ مجسٹریٹوں کی ہے۔

کیا آخری فقر و کامل طلب یہ ہے کہ اس ہر سے میجریت بنتے ہیں؟ کیا درمیانی  
بچھے کامل طلب یہ ہے کہ اس ہر سے عدالتیں تیار ہوتی ہیں اگر یہ مفہوم صریحاً غلط ہے تو پھر  
عوام خاتم الانبیاء زمیون کی ہر رکنیت کی تفسیر کیسے درست ہو سکتی ہے۔ کہ ایسی ہر  
جس سے بھی بنتے ہیں نجومی اور سے خاتم مفتاف ہے اور انہیا مفتاف الیہ ہے۔

دنیاکی کسی بھلے زبان میں لیکے بھی الیسا مخفاف موجود نہیں جو مخفاف الیہ کا غالتوں  
موجب برداشت میں یہ خاتم النبیا سے الیہ پہنچا لینا جو فتحیہ تیار کرنی ہو۔ نہ صرف عربی  
ملکت کی حدود سے خلاط بجکہ ہر زبان کے قواعد کے خلاف ہے۔ مخفاف اور مخفاف الیہ  
میں صرف نو قسم کے تعلقات ہو سکتے ہیں۔

- ۰ لول۔ مخفاف مملوک ہو اور مخفاف الیہ مالک مثلاً کتاب زید  
۰ دوسم۔ عام۔ نام۔ مگر انہا

- سوم - مضاف الیہ مضاف کی توضیح کرے۔ کتاب شاہنامہ
- چہارم - مضاف، مضاف الیہ سے بنا ہو ۔ خاتم زر
- پنجم - مضاف مظروف اور مضاف الیہ طرف ہو ۔ آب دیا
- ششم - مضاف بیٹھا یا بیٹھی ہو ۔ ابن مریم
- سیتم - مضاف مشبه ہے اور مضاف الیہ مشبه ہو ۔ مارِ زلف
- سیشم - مضاف مستعار اور مضاف الیہ مستعار ہو ۔ پائے عقل
- نهم - مضاف کو مضاف الیہ سے کچھ تعلق ہو ۔ شہر ما  
مکتب ما۔ کوئے ما وغیرہ

لیکن خاتم الانبیاء کی احمدی تفسیر سے ایک الیسا مرکب اضافی وجہ میں آتا ہے جس کی کوئی تظیر دنیا کی کسی زبان میں نہیں بل سکتی۔

علاوہ انہیں جب خاتم کا لفظ کسی جماعت یا گروہ کی طرف مضاف ہو تو وہ لذ "آخری" کے معنوں میں استعمال ہوتا ہے مثلاً خاتم المهاجرین (آخری مهاجر) خاتم انبیاء (آخری منجم) خاتم الخلق ا آخری خلیفہ اور خاتم الانبیاء (آخری بنی ہلیلوں کے ویسے شریخ) میں اس کی لاکھوں مثالیں موجود ہیں۔ لیکن اس قاعدہ کے خلاف ایک بھی مثال موجود نہیں۔ بہرحال لفت نحو اور کلام عرب کی روشنی میں خاتم الانبیاء کے معنی صرف آخری بنی ہو سکتے ہیں ولیں آئیے اب یہ دیکھیں کہ خود قرآن نے "خاتم" کی تفسیر کیا پیش کی ہے۔ جناب مزا صاحب فرماتے ہیں۔

قرآن شریعت کی قرآن شریعت ہی سے تفسیر کرو اور دیکھو کہ وہ ایک ہی معنی رکھتا ہے یا متفرق معنی لیتا ہے اور اقوال سلف و خلف درحقیقت کوئی مستقل جگہ

نہیں۔ اور ان کے اختلاف کی حالت میں وہ گروہ حق پر ہو گا جن کی رائے قرآن کریم  
کے مطابق ہے۔“

(ازالہ اوہام ج - ۲۔ صفحہ ۵۳۸)

”خوف اس مبتدا در اور مسلسل معنوں کے سوا جو قرآن شریف سے ..... اول  
سے آخر تک سمجھے جاتے ہیں ایک نئے معنی اپنی طرف سے گھر لینا یہی تو الحاد  
احد تحریف ہے۔“

(ازالہ ج - ۲ صفحہ ۳۵۷)

یہ سبے کہ کسی قرآنی آیت کے بیلے ہمارے نزدیک وہی معنی معتبر اور صحیح  
یہ جس پر قرآن کے دوسرے مقامات بھی شہادت دیتے ہیں کیونکہ قرآن کی بعض  
آیات بہن کی تفسیر ہیں۔

(آریہ دھرم صفحہ ۱۸۳)

مرزا صاحب کے ان ارشادات سے ہمیں سو فیصدیاتفاق ہے آئینے اب  
یہ دیکھیں کہ قرآن کے دیگر مقامات سے ”خاتم“ کی کوئی تفسیر مستبط ہوتی ہے۔  
اگر ہم مخالف اولیٰ پر نظر ڈالیں تو ہمیں جا بجا آنے والے انبیاء کے متعلق ارشادات  
ملتی ہیں۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کہ میں ایک رسول کے طہور کی دعائیں گے ہے میں  
ذیّنَادَبَعْثَ فِيْهِرَ سُوْلَةُ

(اے اللہ تو اہل مکہ کی طرف رسول بیصحیح)

حضرت موسیٰ علیہ السلام مسلسل کسی نبی کی ارشادات سنائے ہیں۔  
خداوند تیر خداوند تیر سے یہ تیر سے ہی درمیان سے تیر سے ہی بھائیوں

میں سے میری مانند ایک نبی بہر پا کرے گا۔“

(راستشنا باب ۱۸ آیت ۱۵)

حضرت یسوعیاہ ایک اُتنی نبی کی خبر دے رہے ہیں۔

”وہ کتاب ایک ان پڑھ کو دین اور کہیں کہ پڑھ۔ اور وہ کہے میں تو ناخواندہ ہوں۔“

(یسوعیاہ باب ۲۹ آیت ۱۲)

تورات مقدس خداوند کا جلال پھر واٹی فاران میں دیکھی ہے  
”خداوند سینا سے آیا۔ شیر سے ان پر طبع ہوا۔ فاران ہی کے پہاڑ سے وہ جلوگر  
ہوا۔ دس بڑا قدر سیوں کے ساتھ آیا اور اس کے دامنے ہاتھ میں ان کے لیے ایک  
آتشیں شرعیت تھی۔“

(راستشنا باب ۲۳ آیت ۲۱)

حضرت و کرم پا ایک نجات دینہ کا ذکر فرمائے ہے ہیں۔

”ہے یہودیم کی بیٹی تو غوب للہ کار کہ تیرا بادشاہ تیرے پاس آتی ہے وہ صادر  
ہے اور نجات دینا اس کے ذمے ہے۔“

(ذکریا باب ۹ آیت ۹)

حضرت مسیح علیہ السلام بسیوں پیرالیوں میں ایک پُر جلال  
رسول کی آمد کا اعلان کر رہے ہیں۔  
”اس کے بعد میں تم سے بہت سی باتیں نہ کروں گا کیونکہ دنیا کا سردار  
آتا ہے۔“

(ربوچنا باب ۲۷ آیت ۳۰)

یکن قرآن حکیم میں کسی آنسے والے نبی کا اشتبہ تک موجود نہیں بلکہ حضور علیہ السلام کو خاتم الانبیاء قرار دینے کے بعد تقریباً ایک سو آیات میں اس حقیقت کو بار بار دہرا لیا ہے کہ اب قیامت تک کوئی اور وحی نازل نہیں ہوگی۔ تمام آیات کو بیان درج کرنا اد شوار ہے اس لیے چند ایک ملاحظہ فرمائیے:

(۱) سورۃ بقرہ کی ابتدائی آیات میں مومنوں کی تعریف یہ بتائی گئی ہے کہ وہ غیب پر ایمان لاسنے کے بعد صلوٰۃ و زکوٰۃ پر کار بند ہوتے ہیں:

### اذر

وَالَّذِي قَدْ مَنَعَنَا أُنْزَلَ إِيمَانَكَ وَمَا أُنْزَلَ مِنْ قَبْلِكَ وَ  
إِلَّا خَوْفٌ وَرُقُوقٌ وَسُقُونٌ

(۲) اس دو تھی پر ایمان لاستے ہیں جو تم پر نازل ہوئی جو تم سے پہلے انبیاء کو دی گئی۔ بعد پھر قیامت پر ایمان لاستے ہیں،

غور کرو کہ حضور علیہ السلام اور قیامت کے درمیان کسی دھنی کا ذکر موجود نہیں مسلمان کی تعریف صرف اتنی ہی بتائی ہے کہ وہ حضور علیہ السلام اور سابق انبیاء کی دھنی پر ایمان لاسنے کے بعد قیامت پر یقین رکھتا ہو اگر حضور علیہ السلام کے بعد دھنی نبی کی آمد مقدمہ ہوئی تو جس اللہ نے صلوٰۃ و زکوٰۃ پر اندازا ڈیڑھ سو اور مطالعہ کائنات پر ساٹھے ساتھ سو آیات نازل کیں جس نے زمین پر چلنے لگنے کرنے نکاح ملائق و ضرورت یا نی تجارت اور قرض جیسے چوری چھوٹے سماں کو کھول کر بیان کیا کیا یہ ممکن تھا کہ وہ امت مسلمہ کو ایک نبی کی آمد سے غافل رکھتا؛ اور حضور علیہ السلام کے بعد صرف قیامت پر ایمان لاستے کا

حکم دیتا، جس اللہ نے پہلے انبیاء کو بار بار تاکید کی تھی کہ بعد میں آئے والے انبیاء پر بھی ایمان لانا اور جن کے صحائف اس قسم کی پشتیگوئیوں سے لبریز ہیں۔ وہ اللہ مسلمانوں پر یہ علم نہیں کر سکتا تھا کہ پہلے تو حضور کو غایم النبیین قرار دیا چھڑا کیس سوتا ہے میں انہیں حضور اور پہلے انبیاء کی وجہ پر ایمان لانے کے بعد قیامت پر یقین رکھنے کی ہدایت کرتا ہے لوگوں کو اور **أَوْلَىٰكُمْ عَلَىٰ هُدًىٰ مِّنْ أَرْبَعَةٍ وَأَفْلَاتٌ هُمُّ الْمُفْلِحُونَ**

(انہوں نے پائی ہے راہ اپنے رب کی اور وہی مراد کو پہنچے)

ہدایت یافتہ و ناجی قرار دیتا ہے اور چھرچکے سے ایک رسول بھی بھیج دیا۔

۱۲۱ حضور علیہ السلام کو اپنی امت سے عشق تھا۔

**عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّهُ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ لَدَوْفٌ**

حییوط

محمد کو تمہاری تکلیف سخت شان گزرتی ہے وہ تمہیں سر بلند دیکھنے کے لیے مفترب ہے اور وہ تم پر بے حد فیر بان اور شفقتی ہے تو جس رسول کو اپنی امت سے یہ عشق تھا کیا وہ بہداشت کر سکتا تھا کہ ساری امت آنے والے نبی سے غافل رہ کر جہنم کا ایندھن بن جائے۔ یعنی انہیں کسی نبی کی بعثت مقدر ہی نہیں تھی۔ درزہ حضور علیہ السلام کی وجی میں لاذھاں کا ذکر ہوتا:

**(أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأَدْلِي إِلَى الْأَمْرِ مِنْكُمْ)**

اسے مسلمانوں خدا رسول عربی اور پنچ فرمان روکی جو تم میں سے ہو۔ الاعتوں کو اگر رسول عربی مسلم کے بعد کسی نبی کو بھی آتا ہو تو اللہ اس کی الاعتوں

کی بھی ہدایت نافذ کرتا اولی الامر کی اطاعت کا حکم دینا اور کسی بھی کاذکر تک نہ  
کہ ناصاف اعلان ہے اس حقیقت کا کہ حصہ علیہ اسلام آخری بھی تھے :

(۴) اَمْنُوا بِمَا مِنَّا وَرَسُولُهُ فَالْكِتَابُ لِلَّذِي نَزَّلَ عَلَىٰ  
رَسُولِهِ وَالْكِتَابُ لِلَّذِي أُنزِلَ مِنْ جِ  
قَبْلِهِ

(اسے لوگو! خدا در رسول عربی پر ایمان لانے کے بعد اس کتاب کو جو رسول عربی  
پر اتری ہے اور ان کتابوں کو جو پہلے اتر چکی ہیں۔ مانو)  
یہاں پہلی کتابوں پر ایمان لانے کا حکم تو موجود ہے لیکن  
بعد میں آنے والی کسی دھی کا ذکر موجود نہیں۔

(۵) وَالْمُؤْمِنُونَ يُكَفِّرُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ  
(مومن وہ ہے جو اے رسول تیری دھی اور تجھے سے پہلے انبیاء کی دھی پر ایمان لانے)

غور کا مقام ہے کہ جس اللہ نے حضور اور گندشہ انبیاء کی دھی پر ایمان لانے کا  
سوم رتبہ حکم دیا کیا وہ صرف ایک مرتبہ یہ نہیں کہہ سکتا تھا۔

وَمَا يُنْزَلَ وَمَا يُنْعَدَ

کہ مومن آنے والے انبیاء پر ایمان لائے گا، کیوں نہیں کہا؟ کیا اللہ تعالیٰ کو چاہی  
گمراہی مقصود تھی؟ کیا کسی بھی پر ایمان لانا اس قدر مشکل فرض تھا کہ اللہ تعالیٰ نے اسے میغہ  
لرزی میں رکھنا مناسب سمجھا تاکہ لوگ اسلام سے منحف نہ ہو جائیں؟ جو مسلمان پہلے ہی دڑھ

لَا كُوْنَ أَبْيَارٌ پَرِ اِيمَانٌ رَكْتَابٌ هُوَ  
إِنَّمَا صَافٌ مَعْلُومٌ بِهٗ تَلِيلٌ هُوَ  
كَمْ كُوْنَى بَنِيٰ كَمْ كَمْ مُقْدَرٌ بَنِيٰ نَهْيٌ مُقْتَىٰ  
وَرَنَةٌ سَائِرٌ هُوَ چَدِيدٌ  
بِزَادٍ آيَاتٍ نَازِلٌ كَرَنَةٌ وَالْأَخْدَامُ كَمْ اِنْ كَمْ اِيكَمْ  
آيَتٍ تَوَسِّعٌ پَرِ بَعْنَى نَازِلٌ كَرَتَانَ

## خاتم النبیین کی تفسیر حدیث میں

مسئلہ "حدیث پر میں ایک پوری کتاب "دو اسلام" کے نام سے لکھ چکا ہوں  
میرے ہاں صرف دہی حدیث قابلِ انتقاد ہے جو قرآن کی تفسیر اور قرآن کے مطابق ہو  
کسی حدیث کو دہی کا درجہ حاصل نہیں ہے اس جو کتاب بذریغہ وحی پہنچی وہ قرآن حکیم ہے  
جس طرح جیسی یقین حاصل ہے کہ قرآن کی تفسیر پڑیش کوئی اسی طرح صحابہ کرام کو بھی تفسیر الوجه کا  
حق حاصل تھا۔ حدیث کیا ہے، حضور علیہ السلام اور صحابہ کے اقوال و اعمال کا مجموعہ، قرآن  
انہی پر انہی کی زبان میں نازل ہوا تھا۔ یہ بزرگ قرآن کو ہم سے بہتر سمجھتے تھے۔ اس نے نہ نہایت  
نہ ہوگا اگر ہم "خاتم النبیین" کی تفسیر سمجھنے کے لیے حدیث سے بھی مدد لیں:  
جناب مرزا صاحب فرماتے ہیں:-

دوسری کتاب میں جو ہماری مسلم کتابیں ہیں ان میں سے اول درجہ پر صحیح بخاری  
ہے اور اس کی تمام دہ احادیث ہمارے ہاں جمعت میں جو قرآن شریف سے مخالف  
نہیں اور ان میں سے دوسری کتاب "صحیح مسلم" ہے اور اس کو ہم اس شرط سے مانتے  
ہیں کہ قرآن اور صحیح بخاری سے مخالف نہ ہو اور تیسرا سے درجہ پر صحیح ترمذی

ابن ماجہ۔ موطا۔ نسائی۔ ابن داؤد۔ وارقطنی کتب حدیث ہیں جن کی حدیثوں کو اس شرط سے صحیح مانتے ہیں کہ قرآن اور صحیحین سے مخالفت نہ ہوں۔“

(رأيه دھرم)

یوں تو احادیث کے وسیع دفتر میں ختم بحوث پر بہت زیادہ احادیث ہوں گی لیکن اس وقت میرے سامنے دو سو دس احادیث ہیں جن میں سے صرف چند ایک درج ہیں:

## اول

مثلى ومثل الادنبياء كمثل قصر احسن بيياته ترك  
منه موضع لبنة قطاف به النظار يتعجبون من حسن  
بيياته الاموضع تلك اللبنة - فكتت انا موضع اللبنة  
ختمر في البيات وختمر في الرسل :

(بخاری مسلم۔ ابن عساکر۔ احمد۔ نسائی)

میرا تعلق گذشتہ انبیاء سے اس عمارت کی طرح ہے جو کمل ہو گئی لیکن اس میں ایک اینٹ کی جگہ خالی رہ گئی۔ لوگ اس عمارت کا چکر کاشتے اس کی استواری و حسن تعمیر کی تعریف کرتے اور اس خالی جگہ پر حیرت کا اظہار کرتے۔ اس خالی جگہ کی اینٹ میں ہوں۔ میری وجہ سے بحوث کی عمارت کمکل ہو گئی اور مجھ پر انبیاء کا خاتمہ ہو گیا ہے۔

خاتم الانبیاء کی کس قدر صاف تفسیر ہے:

## دوم

ان بني اسرائیل کانت تسویہ انبیاء هم کلمات و هب نبی  
 خلف بني - فاذه ليس کاشاً فیکم ربی بعداً قالوا فما یکوت یا  
 رسول اللہ - قال یکوت خلفاء ۃ رجباری مسلم، احمد، ابن ماجہ،  
 بنی اسرائیل کے سردار انبیاء ہوا کرتے تھے ایک نبی کے بعد دوسرے آجاتا تھا  
 لیکن اسے مسلمانو! تم میں میرے بعد کوئی نبی نہیں آئے گا۔  
 صحابہ نے پوچھا تو پھر ہمارے حاکم کون ہوں گے؟ فرمایا خلفاء

## سوم

أَدْسِلِتُ إِلَى الْخَلْقِ كَافَةً دَخَلَتِ بِالنَّبِيُّونَ

(مسلم ترمذی)

میں تمام نسل انسانی کی طرف میتوث ہوا ہوں اور مجھ پر انبیاء کا سلسہ  
 ختم ہو گیا ہے۔

اس حدیث کا پہلا نکٹا: إِنَّمَا سُولُ امْرِئٍ إِنَّكُفُرَ جَمِيعَ إِمَامَ

میں تمام انسانوں کی طرف میتوث ہوا ہوں (قرآن) اور دوسرا خاتم النبین کی  
 تفسیر ہے:-

## چہارم

سیکوت فی اُمّتی كذا بون ثلا ثوت کلمہ حیز عمارتہ

## بَنِيٌّ وَأَنَا حَاتُمُ النَّبِيِّينَ لَا يَنْبَغِي بَعْدِي هُ

(مسلم، دارمي، ترمذی، ابن ماجہ)

(میری امت میں تیس ایسے بھروسے آئیں گے جو نبوت کا دعویٰ کریں گے یاد رکھو کہ میں خاتم الانبیاء ہوں، اور میرے بعد کوئی نبی نہیں آئے گا،)

## پنجم

### إِنَّا أَخْرُ الدِّنْبِيَّاعَ دَأَنْتُمُ أَخْرُ الدِّنْمِمَ

(ابوداؤد، ابن ماجہ)

(میں آخری نبی ہوں اور تم آخری امت ہو)

لاحظہ فرمایا آپ نے کہ حضور علیہ السلام نے خاتم النبيین کی کتنی فاضح تغیر فرمائی ہے یعنی آخری نبی:

## ششم

### قَالَ آدُمُ مَنْ مُحَمَّدٌ - قَالَ آخْرُ دَلِيلٍ لَكَ مِنَ الدِّنْبِيَّاعَهُ

(ابن عساکر)

رَآدُمُ نَفَرَ اللَّهَ سَعَىٰ پُوچھا کہ مُحَمَّد کون ہے؟ فرمایا سلسلہ انبیاء میں تیرا آخری

## ہفتم

### يَا إِبْلِيسَ سَأَلَ الدِّنْبِيَّاعَ أَدَمَ دَأَخْرُهُ مُحَمَّداً هُ (ترمذی، ابن عساکر)

(اے ابوذر! پہلا نبی آدم مقادر آخری محمد ہے)

### مُعْشَّثٌ

ذَهِبَتِ النَّبِيَّةُ فَلَا يَنْوِهُ بَعْدَهُ إِلَّا مِنْ شَرَافَاتِ  
قَيْلٍ فَهَا الْمُبَشِّراتُ - قَالَ الْوَوْيَا الصَّالِحَةُ هُ

(بخاری مسلم طبرانی احمد)

(نبوت ختم ہو چکی ہے میرے بعد نبوت نہیں ہوگی صرف بشارات ہوں گی کسی  
نے پوچھا کہ یہ بشارات کیا ہیں؟ فرمایا صحیح خواب)

اگر حضور علیہ السلام کے بعد غلی، بروزی کشنا، جزوی یا تبعی نبوت کا وجود  
بھی ہوتا تو آپ ضرور ذکر فرماتے لیکن آپ نے صحیح خواب کے بغیر باقی ہر قسم کی نبوت کا  
انکار کر دیا اس سے یہ بات عیاں ہو گئی کہ حضور علیہ السلام پر سلسلہ نبوت ختم ہو چکا ہے:

### نَهْمٌ

جَبْ فَتَحَكَّمَهُ كَعَدْ حَسْرَتِ عَبَّاسٍ نَّهَمَ حَضُورُ عَلِيهِ السَّلَامُ مِنْ بَحْرَتٍ كَيْ اجَازَتْ  
طَلَبَ كَيْ تَوَآپَ نَهَمَ جَوَابَ مِنْ لَكَمَا :

يَا عَمَّ اقِيفَ مَكَانَكَ الَّذِي أَنْتَ بِهِ فَاتِ امْلَأَ قَدَّحَتَهُ  
بَدْ الْهَجَدَةَ كَمَا خَتَّهُ بِي النَّبِيَّةُ هُ (طبرانی ابن عساکر)  
(اے میرے چپا و میں رہو اللہ نے تم پر بحرت کو یوں ختم کر دیا ہے جس طرح

بھوپرنبوت کو)

## دہم

نَالْعَاقِبَ - وَالْعَاقِبُ الَّذِي لَيْسَ بِعَدَهُ نَبِيٌّ ۝

(بنگاری مسلم، موطا۔ ترمذی)

میں عاقب رآخری ہوں اور عاقب وہ ہوتا ہے جس کے بعد کوئی نبی

نہ ہو۔

یہ تھیں چند احادیث، مشتمل نہوتہ از خوار سے جن میں فقط خاتم کی تشریح  
شنت اسلوبوں، پرایوں اور عبارتوں میں پیش کی گئی ہے کہیں حنور نے فرمایا میرے  
جس کوئی نبی نہیں آئے گا ۲۷ کیس اپنے آپ کو عاقب کہیں آخر الانبیاء اور کہیں تعمیر نبوت  
کی آخری اینٹ قرار دیا تاکہ لفظ خاتم کا معنوں سمجھنے میں کوئی دقت باقی نہ رہے نیز  
خاتم النبیین میں لفظ "النبیین" پہ استغراقی ال نکار ہر قسم کی نبوت کا مکان ختم کرویا۔  
معنیم کی جد قسمیں ہوتی ہیں، ان میں سے ایک استغراقی ہوتا ہے جس کا معنیم  
یہ ہے تمام کل ۲۸ یہ جب جمع پر داخل ہو تو عموماً استغراقی ہوتا ہے۔

وَمَا أَبْيَأَ لِيَ مِنْ كُلِّيَاتٍ مِّنْ كَفَتْهِ بِيْنَ:

لَا هُنْ تَعْرِيفٌ لِّكُلِّ عَوْدٍ وَلَا هُنْ عَلَى الْفَرْدَادِ عَلَى الْجَمْعِ تَهْدِيْ

لَا سُخْرَقَ لَا فَاكَانَ مَعْهُودًا ۚ

وَإِنَّهُ لَمَّا مَعْنَى پر داخل ہو یا جمع پر استغراقی ہو گا، ہاں اگر تعین کرنی

جائے تو خوبیت ہے۔

مَنْفَعٌ حُرْمَى لِّلْمُعْتَقِينَ (قرآن تمام متفقین کے لیے بڑیت ہے) وَاللَّهُ

محيط باں کافرین رالہ تمام کفار کا محاصرہ کر رہا ہے، رب العالمین (اللہ) تمام کائنات کا رب ہے، وغیرہ وغیرہ۔

تو خالق النبیین کے معنی ہوں گے "تمام نبیوں کا خواہ وہ طلبی ہوں یا ملتی ختم کرنے والا، اگر خاتم کے معنی یہ کیے جائیں کہ صرف تشریعی انبیاء ختم ہوئے ہیں تو پھر خاتم النبیین کا مفہوم ہو گا خاتم بعض النبیین، یعنی حضور شرعی انبیاء کے خاتم ہیں اور غیر شرعی آتے رہیں گے ختم یا خاتمہ انتہا کا دوسرا نام ہے وہ انتہا کسی جس کے بعد بھی کوئی چیز وجود نہ ہے "وہ آخری گاری" کسی جس کے بعد بھی گاڑیاں آتی رہیں اور وہ جیب میں "آخری پسیہ" کیسا جس کے بعد بھی جیب میں رو سو روپے باقی ہوں:

چودہ لاکھ احادیث کے دفتر بے پایاں میں جہاں وضاعین نے سیکڑوں مقامات پر حلال کو حرام اور حرام کو حلال بنادیا ہے، صرف ایک حدیث ایسی ملتی ہے جس سے اجر مٹے نبوت کا امکان نکلتا ہے اور وہ یہ ہے جب حضور علیہ السلام کافر زند ابراہیم فوت ہو گیا، تو برداشت ابن ماجہ آپ نے فرمایا:-

### لوعاش حکان صدیقانیاً

(راگرا ببر، یہم زندہ رہتا، تو نبی ہوتا)

یہ روایت مخفی غلط ہے اس لیے کہ قرآن حکیم کی ایک سو آیات اور دو سو احادیث کے خلاف ہے اور اس کی وہی تفسیر قابل قبول ہے جو امام سجارتی، ابو او ر احمد نے پیش کی۔  
فرماتے ہیں :-

ولو قصعی بعداً حمد مصلح عمر بنی عاش اینه دلکت لابنی

بعد ۶

ر اگر حضور علیہ السلام کے بعد کسی بنی کا آنامقدر رہتا تو ابراہیم زندہ رہتا اور  
آپ کے بعد بنی بنتا۔ لیکن حضور کے بعد کوئی بنی نہیں آئے گا۔

اور تقریباً یہی مضمون ہے حدیث ذیل کا، جو احادیث کے تمام مجموعوں میں موجود ہے  
(الوکات بعدی بنیانکات عمر)

ر اگر میرے بعد بنی ہو سکتا تو عمر ہوتا

## لفظ خاتم کا استعمال جناب مرزا صاحب کے ہاں

جناب مرزا صاحب نے سیکڑوں مرتبہ لفظ خاتم استعمال فرمایا اور ان مقامات کے بغیر جہاں "خاتم النبین" کی تفسیر بنی سانہ فرماتے ہیں، باقی ہر مقام پر اس لفظ کو "آخری" کے معنوں میں استعمال کیا۔ مثلاً:

خدائ تعالیٰ نے قرآن شریعت میں بارہ موسوی خلیفوں کا ذکر فرمایا جن میں سے ہر ایک حضرت موسیٰ کی قوم میں سے تھا اور تیرھواں حضرت علیؑ کا ذکر فرمایا جو موسیٰ کی قوم کا خاتم الانبیاء تھا۔

(تحفہ گولرڈ یہ صفحہ ۳۶)

یہ مانتا ضروری ہے کہ وہ مسیح موعود یعنی خود مرزا صاحب، اس امت کا

خاتم الاولیاء ہے جیسا کہ سلسلہ موسویہ کے خلیفوں میں حضرت علیہ السلام خاتم الاولیاء ہے۔

(تحفہ گورنریہ صفحہ ۳۹)

”میسح (موعد) خاتم خلفاءٰ مُحَمَّدیہ ہے“

(تحفہ گورنریہ صفحہ ۹۲)

ہمارے نبی صلیع خاتم الانبیاء ہیں اور آپ کے بعد کوئی نبی نہیں آئے گا۔

(انجام آخرت حاشیہ صفحہ ۳۱)

اللہ نے حضرت میسح کو امانت موسویہ کا خاتم الانبیاء بنایا۔

(ترجمہ خطبۃ الہامیہ صفحہ ۳۶)

”أَنَّا خَاتَمُ الْأُولِيَاءِ لَا دُوَّلَى بَعْدَنَا“

(میں خاتم الاولیاء ہوں میرے بعد کوئی ولی نہیں آئے گا)

(خطبۃ الہامیہ صفحہ ۳۵)

”اب کشف نے میسح موعد کو جو آخری خلیفہ اور خاتم الخلفاء ..... ہے“

(حقیقتہ الوجی ص ۲-۴)

اور میں جانتا ہوں کہ تمام نبوی میں اس (حضرت علیہ السلام) پر ختم ہیں اور اس کی ثابتیت خاتم الشرائع ہے:

(چشمہ معرفت ص ۳۷)

کیا یہ عجیب بات نہیں کہ جناب مرا صاحب نے لفظ خاتم کو باقی ہر مقام

پر آخری کے معنوں میں استعمال کیا ہے لیکن جب خاتم النبین کی تغیر کرنے لگے تو فرمایا:

اسی وجہ سے آپ کا نام خاتم النبینیں بھئرا۔ یعنی آپ کی پیروی کمالات نبوت بخشتی ہے اور آپ کی توجہ روحانی نبی تراش ہے۔

(حقیقتہ الرحمی صفحہ ۹۴)

اور اس سے عجیب تر یہ ہے کہ جب اپنے آپ کو خاتم الخلفاء والأنبیاء و فرار دیتے میں تو لفظ خاتم کو چھر آخري کے معنوم میں استعمال کرتے ہیں جخطیہ الہامیہ میں اپنی نبوت پر بحث کرتے ہوئے حدیث کی اینٹ اور عمارت والی تمثیل کا ذکر یوں فرماتے ہیں:

**فَالْمُدْعَى شَاهِدٌ يَتَوَبَّ إِلَيْهِ الْبَيْعَادُ وَيَكْمِلُ الْبَيْعَادَ يَا لِلْبَيْنَةِ الْأَخِيرَةِ  
فَإِنَّا نَلْفَقُ الْمَلْبُنَةَ هُ**

(خطبہ الہامیہ صفحہ ۱۱۲)

(بھر اللہ نے چاہا کہ نبوت کی عملات کو آخری اینٹ سے کمل کرے دہ آخری اینٹ میں جوں)

اس کا صاف مطلب یہ ہے کہ مزاحاہب آخری نبی میں اور آئندہ کوئی نبی نہیں آتے گا:

”اس امت میں نبی کا نام پانے کے لیے میں ہی مخصوص کیا گیا اور درستے تمام لوگ اس نام کے مستحق نہیں ..... اور ضرور تھا کہ ایسا ہوتا ..... تا جیسا کہ احادیث صحیحہ میں آیا ہے کہ ایسا شخص ایک ہی ہو گا وہ پیشگوئی پوری ہو جائے۔“

(حقیقتہ الرحمی صفحہ ۳۹۱)

ولکن رسول اللہ و مختار النبیت۔

اس آیت میں ایک پیش گوئی غافی ہے اور یہ ہے کہ اب نبوت پر قیامت

تک فہر لگ گئی ہے۔ بجز بردازی وجود کے جتوں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا وجود ہے۔ ایک بردازِ محمدی جمیع کمالاتِ محمدی کے ساتھ آخری زمانہ کے یہ مقدار تھا۔ سو وہ طاہر ہو گیا۔

دایک غلطی کا ازالہ مصنفہ جناب مزا صاحب

اس اقتباس میں ”ایک بردازِ محمدی“ کا جملہ زیر نظر رکھیے اور ان تمام اقتباسات کا مخصوص عبارات ذیل میں ملاحظہ فرمائیے:

امتِ محمدیہ میں ایک سے زیادہ بنی کسی سورت میں بھی نہیں آسکتے چنانچہ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی امت سے صرف ایک بنی اللہ کے آنے کی خبر دی ہے جو سیع موعود ہے اور اس کے سوا قطعاً کسی کا نام بنی اللہ یا رسول اللہ نہیں رکھا جائے گا اور کسی اور بنی کے آنے کی خبر آپ نے دی ہے بلکہ کا بنی بعدی فرمाकر اور وہ کی لفٹی کردی اور کھول کر بیان فرمایا کہ مسیح موعود کے سوامیرے بعد قطعاً کوئی بنی یا رسول نہیں آئے گا۔

رسالہ تشخیص لاذ پان قادریان ماہ مارچ ۱۹۱۸ء

ان اقتباسات کا ماحصل یہ ہے کہ جناب مزا صاحب اپنے آپ کو آخری بنی

لہ کا بنی بعدی کی عجیب تفسیر ہے کہ (نہیں) بنی رکوئی نبی (بعدی) میرے بعدی یعنی حضور فرماتے ہیں کہ میرے بعد کوئی بنی نہیں آئے گا اور ایک میر صاحب سوئے ”سیع موعود کے“ کا اضافہ فرماتے ہیں آخری یہ ”سوائے مسیح موعود“ کس عبارت کا ترجمہ ہے۔

(مرق)

سمجھتے ہیں اور یہی عقیدہ اکابر احمدیت کا ہے۔ سانچہ ہی خاتم انبیاء کے معنی یہ کرتے ہیں کہ حضور علیہ السلام کی ”روحانی توجہ نبی تراش“ ہے اس لشترے پر دعا عزاض وارد ہوتے ہیں:

۰ اقل : جب حضور علیہ السلام کی توجہ سے نبی پیدا ہو سکتے ہیں تو پھر کیا وجہ ہے کہ آپ کے محبوب کرام میں سے کوئی شخص مثلًاً ابوبکر، عمر، علی، ابن عوف، ابن عباس، ابن مسعود رضی اللہ عنہم منصب نبوت پر فائز نہ ہو سکا۔ یہ حضرات اطاعت و متابعت کے اس مقامِ اعلیٰ پر فائز تھے کہ بقول حضور

ان اصحابی کا لنجوم رایہم راقت دیتھ اہت دیتھ

(دیرے محبوب رعن شن ستار سے ہیں۔ تم جس کی بھی پریوی کرو گے منزل کو پالو گے) یہ حضرت اس درجہ کے عابد تھے کہ انماز میں کھڑے کھڑے ان کے پاؤں سُوچ جلتے تھے۔ اس بلکہ فداکار تھے کہ جب ابر و سے رسالت کا اشارہ پاتے تھے تو ٹھرمیں صرف خدا رسول کا نام چھوڑ آتے تھے اس غصب کے عما پید تھے کہ ان کی شمشیر خار اشگاف سے بفت اقلیم کی طاغوتی طاقتیں لزره بر اندام تھیں اس کا کوئی بے القافی کرنا چاہی اور اس نے انکار کر دیا۔ تو اکابر نیز بول اسٹھے:

”وَ خَدَاكِ قَسْمَ أَرْضٍ وَ سَمَا سَمِّ الْفَفَافَ كَمْ كَمْ كَمْ“

ان حضرات کی استقامت تقویٰ طاعت رسول، اتفاق، ایثار، جانبازی

اد رعبادات گزاری پیسیوں آیات شاہد ہیں، صرف ایک ملاحظہ ہو :  
 محمد رسول اللہ۔ الدالذین معاً اشداً آغ علی الکفار  
 س، حمیاء بینہم۔ تراهم رکعًا سجداً یبتغون  
 فضلًا مِنْ أَنْتَ وَرَضوانًا۔ سپاهم فوجوههم  
 مِنْ أَنْ شَجَرَ دَلْعٌ مِثْلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالْأَنجِيلَ  
 کزرم..... ولعبراً عطیماً

رحمۃ اللہ کے رسول ہیں ان کے ساتھی کفار کے مقابلہ میں سخت اور اس پس میں  
 نرم ہیں، تم انہیں عموماً کوئی دسخود کی حالت میں خدائی فضل و کرم کا طالب پاؤ گے  
 عبادات کی وجہ سے ان کے چہرے روشن ہیں، ان کے حالات تورات و انجیل میں  
 بھی مرقوم ہیں، ان کی حالت اس شاخ کی سی ہے جو قلم و استوار بنتے بنتے ایک  
 مضبوط تر بن جائے کفار انہیں دیکھ کر آتش بغض و رقابت میں جلتے ہیں اللہ نے  
 ان سے مختصر اور بڑے نیگ کا وعدہ کر رکھا ہے :

سوال پیدا ہوتا ہے کہ جن لوگوں کا مدارح خود ربُ العرش تھا اور جن کی  
 اماعت و فدایکاری کی داشت انہوں سے ابھی تک ارض و سماء کوئی خر ہے ہیں، ان  
 میں سے کیوں کوئی صحابی منصب نبوت پر فائز نہیں ہوا :

دوم : ”خالنَمَ النَّبِيِّت“ دو الفاظ سے مرکب ہے، خاتم اور النبین، النبین  
 جمع ہے بنی کی، عربی میں جمع کا الطلق کم از کم تین پر ہوتا ہے کتب کم از کم تین کتابیں  
 مساجد، کم از کم تین مسجدیں، اگر خاتم سے مراد بنی تراش مہر لی جائے تو

”خاتم النبیین“ کی تفسیر ہو گی۔ کم از کم تین نبی بنانے والی مُہر لیکن مزرا صاحب اپنی آخری کتابوں میں اعلان کر رچکے ہیں کہ میں اس امت کا پہلا اور آخری نبی ہوں اور یہی بعد کوئی نبی ولی یا خلیفہ نہیں آتے گا، اگر مزرا صاحب کا یہ دعویٰ درست سمجھا جائے تو قرآن کی آیت غلط ہٹھرتی ہے۔ ہے کوئی حل اس مشکل کا؟

---

## خاتم النبیین کی تفسیر حبنا مزرا صاحب کی تحریات میں

صفحات گزشتہ میں ہم نے جناب مزرا صاحب کی تحریات سے فقط خاتم کی تفسیر پیش کی تھی اب یہ دیکھنا ہے کہ وہ پورے مرکب یعنی

### خاتم النبیین

کی تفسیر کیا فرماتے ہیں، ازالۃ اوہام میں ارشاد ہوتا ہے:

ما کات محمد ابا الحمد من سر جالکھر دلکن رسول اللہ  
و خاتم النبیین

”یعنی محمد صلی اللہ علیہ وسلم میں سے کسی مرد کا ہاپ نہیں ہے مگر وہ رسول اللہ ہے اور ختم کرنے والانبیوں کا۔“

(ازالۃ اوہام ج ۲ صفحہ ۴۱۷)

ازالۃ اوہام ستمبر ۱۹۹۱ء کی تصنیف ہے اور مزرا صاحب کا دعویٰ رسالت کم از کم بیس برس پہلے کا تھا اور تفصیل آگے آئے گی اور۔

امور دینیہ میں اس خطا کی گنجائش نہیں ہوتی کیونکہ ان (انبیاء) کی تبلیغ میں  
منجانب اللہ تعالیٰ اعتماد ہوتا ہے:

(ازالۃ الدہبیہ ج ۲ صفحہ ۶۹)

نیز بار بار فرماتے ہیں کہ وحی الہی مجھ پر بارش کی طرح برستی ہے اور خدا تعالیٰ  
کے پاک مکالمہ سے قریباً ہر روز میں مشرف ہوتا ہوں۔

(چشمہ مسیحی صفحہ ۱۳)

”میں اپنے خدا شے پاک کے یقینی اور قطعی مکالمہ سے مشرف ہوں اور قریباً ہر  
روز مشرف ہوتا ہوں۔“

(چشمہ مسیحی صفحہ ۱۶)

عجیب بات ہے کہ جناب مزا صاحب میں نہیں بلکہ تم سال تک مسلسل تکفہ  
ر رہے کہ میں بنی نہیں، حضور علیہ السلام پر سلسلہ نبوت ختم ہو چکا ہے۔ اب کوئی نیا یا  
پرانا رسول نہیں آئے گا لیکن وحی نے انہیں کبھی بھی نہ ٹوکا حالانکہ پہلے انبیاء کا یہ عالم تھا  
کہ غلطی ہوئی اور فوراً آسمان سے دعید و تنبیہ آگئی۔ چب حضور علیہ السلام نے تنبیا یوگی  
سے ذرا بے اعتنائی بر قی توجہت ”سورہ عبس“ نازل ہوئی۔ لیکن مزا صاحب پورتے تھیں بڑی  
تک ختم نبوت کے قابل رہے۔ مدعا نبوت کو کافر کہتے ہے اور جو جزوی دن میں کثی بار اپ کے  
ہاں آتا تھا۔ اس نے ایک مرتبہ بھی آپ سے نکھلا کہ حضرت اکہ آپ غلطی کر رہے ہیں اللہ نے  
آپ کو نبی بنایا ہے نبوت کا دروازہ کھلا ہے اسے بند کر کے اپنے لیے دشواریاں پیدا نہ کیجئے۔

بہرحال آپ نے ملاحظہ فرمایا کہ جناب مزا صاحب نے خاتم النبیین کا ترجمہ نہیں کو ختم  
کرنے والا کیا ہے۔ نبیوں کو پیدا کرنے والا ”نہیں کیا اس تفسیرگی مزید تشریح ملاحظہ ہو:

” اے بھائیو ..... ہم مسلمانوں کے لیے بجز قرآن شریف کا درکوئی دوسرا کتاب  
نہیں اور بجز خاتم المرسلین کے اور کوئی ہمارے لیے ہاری اور مقتند انہیں ۔“  
(ازالہ۔ ج ۱۔ صفحہ ۹۳)

نزول مسیح کے مشهور عقیدے پہ بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں :  
” مسیح کیونکر آ سکتا، وہ رسول تھا اور خاتم النبیین کی دلیوارِ روتین اس کو آنے  
سے روکتی ہے۔“

(ازالہ۔ ج ۲۔ صفحہ ۵۲۲)

ظاہر ہے کہ جو دلیوار مسیح کی راہ میں حائل تھی، وہ ”مسیح موعد“ کو بھی آنے سے روک  
سکتی تھی، یہ تو نہیں ہو سکتا کہ ایک دلیوار ایک پلانے رسول کو تو روک دے اور نہ رسول  
کے آنے پر اس میں شگاف پڑ جائیں :

سو یہ بات اس (اللہ) کے سچے وعدے کے برخلاف ہے کہ مردوں (مسیح)  
کو پھر دنیا میں بھیجا شروع کر دے ..... کیا یہ ضروری نہیں کہ ایسے تباہی کی  
نبوت تامہ کے لوازم جو وہی اور تنروں جریل ہے اس (مسیح) کے وجود کے ساتھ  
لازماً ہوئی چاہیے کیونکہ حسب تصریح قرآن رسول اسی کو کہتے ہیں جس نے احکام و  
عقامہ دین جریل کے ذریعے سے حاصل کئے ہوں۔ لیکن وہی نبوت پر توثیرہ سورین  
سے ہرگز گئی ہے کیا یہ فہر اس وقت ٹوٹ جائے گی۔

(ازالہ۔ ج ۲۔ صفحہ ۵۲۳)

” اور یہ بات ہم کئی مرتبہ لکھ چکے ہیں کہ خاتم النبین کے بعد مسیح ابن مریم کا آنا فساد عظیم کا موجب ہے اس سے یا تو یہ ماننا پڑے گا کہ وحی نبوت کا سلسلہ پھر جاری ہو جائے گا اور یا یہ قبول کرنا پڑے گا کہ خدا تعالیٰ مسیح بن مریم کو لوازم نبوت سے الگ کر کے اور عرض ایک امتی بنا کر بھیجے گا اور یہ دونوں صورتیں ممکن ہیں ۔“

(ازالہ ج - ۲ - صفحہ ۵۳۴)

” ظاہر ہے کہ اگرچہ ایک ہی دفعہ (مسیح پر) وحی کا نزول فرض کیا جائے اور صرف ایک ہی فقرہ حضرت جبریل لا دین اور پھر چپ ہو جائیں، یہ امر بھی ختم نبوت کے منافی ہے کیونکہ جب ختمیت کی تھوڑی ٹوٹ گئی اور وحی رسالت پھر نازل ہوئی شروع ہو گئی، تو پھر خود را یا بہت نازل ہونا برابر ہے ۔“

(ازالہ ج - ۲ - صفحہ ۵۷)

” یہ بات مستلزم محال ہے کہ خاتم النبین کے بعد پھر جبریل علیہ السلام کی تھی رسالت کے ساتھ زمین پر آمد و رفت شروع ہو جائے ۔“

(ازالہ ج - ۲ - صفحہ ۵۸۳)

” دو وعدہ کر چکا ہے کہ بعد آنحضرت کے کوئی رسول نہیں بھیجا جائے گا۔“

(ازالہ ج - ۲ - صفحہ ۵۸۴)

”خاتم الانبیا کی عظمت دکھانے کے لیے اگر کوئی بنی آتا تو ہر خاتم الانبیاء کی کی شان عظیم میں رختہ پڑ جاتا۔“

راز الہ . ج . ۲ . صفحہ ۱۶۱۷

یہ تو تحقیق وہ تحریرات جو ستمبر ۱۸۹۱ء تک مرا صاحب کے قلم سے نکلی تھیں دسمبر ۱۸۹۱ء میں آپ نے ”آسمانی فیصلہ“ کے نام سے ایک کتاب لکھی جس میں فرماتے ہیں :

”میں نبوت کا مدعی نہیں بلکہ ایسے مدعی کو دائرہ اسلام سے خارج سمجھتا ہوں۔“  
(آسمانی فیصلہ صفحہ ۳)

اسے لوگو! اسے مسلمانوں کی ذریت کملانے والا! دشمن قرآن نہ بنوار خاتم النبین کے بعد وحی نبوت کا سلسلہ جاری نہ کر اور اس خدا سے شرم کرو۔ جس کے سامنے حاضر کیئے جاؤ گے :

(آسمانی فیصلہ صفحہ ۲۵)

۱۸۹۲ء میں ارشاد ہوتا ہے :

اور اس بات پر محکم ایمان رکھتا ہوں کہ ہمارے نبی صلعم خاتم الانبیاء ہیں اور آنحضرت کے بعد اس امت کے لیے کوئی نبی نہیں آئے گا نیا ہو یا پرانا۔  
(رنشان آسمانی صفحہ ۲۹)

۱۸۹۳ء میں لکھتے ہیں :

” ہمارے سید رسول خاتم الانبیاء ہیں اور بعد انحضرت صلیعہ کے کوئی نبی  
نہیں آسکتا۔“ (شہادۃ القرآن صفحہ ۲۸)

” نبی تو اس امت میں آنے سے رہے اب اگر خلفا بھی نہ آؤں اور وقتاً فوقاً  
روحانی زندگی کے کر شتمہ نہ دکھلاویں تو پھر اسلام کی زندگی کا خاتمه ہے ہے۔“  
(شہادۃ القرآن صفحہ ۶۰)

۱۹۵  
” (ہم) اس کو خاتم الانبیا جانتے ہیں کیونکہ اس پر تمام نبویں اور تمام پاکیزگیاں  
اور تمام کمالات ختم ہو گئے۔“ (آریہ و حرم صفحہ ۸۲)

۱۹۶  
اوہ کیا السیادہ شخص جو قرآن پر ایمان رکھتا ہے اور آیت و لکن رُول  
الله و خاتم النبیین کو خدا کا کلام یقین رکھتا ہے وہ کہہ سکتا ہے کہ میں  
بھی آنحضرت کے بعد رسول اور نبی ہوں؟ ..... اصل حقیقت جس کی  
میں علیٰ روں الا شہاد گواہی دیتا ہوں۔ یہی ہے کہ ہمارے نبی صلیعہ خاتم الانبیاء  
بیں اور آپ کے بعد کوئی نبی نہیں آئے گا۔ نہ پرانا نہ کوئی نیا اس کے  
بعد عربی عبارت ہے جس کا مخفی یہ ہے کہ حضور علیہ السلام کے بعد ہر مدعا

نبوت کافر ہے)

(النجام آنحضرت حاشیہ ص ۲۷)

سنتہ میں فرماتے ہیں:

البسا۔ ہی پھر ان ایسے علیہ اللہ اسلام کو نبوت اور وحی نبوت کے ساتھ زمین پر آتا ہا یہ بھی تریخ منطق کلام الہی کے مخالف ہے کیونکہ موجب ابطال ختم نبوت ہے ..... اگر حضرت مسیح سینج نج زمین پر اتریں گے اور پینا لیس سان نک جہریل وحی نبوت لے کر ان پر نازل ہوتا رہے گا تو کیا ایسے عقیدے سے دین اسلام باقی رہ جائے گا اور آنحضرت صلیم کی ختم نبوت اور قرآن کی ختم وکی پر کوئی داع نہیں لگے گا۔

(تحفہ گورودیہ صفحہ ۸۹)

اپریل سنتہ میں لکھتے ہیں:

اس جگہ مولوی احمد حسن صاحب امردی کو ہمارے مقابلہ کے لیے خوب موقع ملا۔ ہم نے سنایا ہے کہ وہ بھی دوسرے مولویوں کی طرح اپنے مشرکانہ عقائد کی حمایت میں کہتا کسی حضرت مسیح ابن مریم کو موت سے بچا کر اور دوبارہ آتا کر خاتم الانبیاء بنادیں۔ بڑی جان کا ہی سے کوشش کر رہے ہیں۔

(دافتہ البلا صفحہ ۱۵)

اقتباس بالا سے ظاہر ہے کہ جناب مزا صاحب حضور کی شانِ ختم المرسلین کو سہرنگ میں قائم رکھنا چاہتے ہیں اور کسی صورت میں برداشت نہیں کر سکتے کہ

کوئی نیا یا پرانی مہر بوت کو توڑے :  
اکتوبر ۱۹۰۲ء میں اعلان کرتے ہیں :

” نوع انسانی کے یہے ردے زمین پر اب کوئی کتاب نہیں۔ مگر قرآن اور تمام آدم زادوں کے یہے کوئی رسول اور شیفعت نہیں مگر محمد صلعم ”  
(کشتی نوح صفحہ ۱۲)

جس کا صاف مطلب یہ ہے کہ حضور علیہ السلام کے بغیر کوئی اور رسول نسل انسانی کے یہے مقدار نہیں، اسی کتاب میں آگے چل کر ارشاد ہوتا ہے۔

” یہ عیسیٰ مسیح اور مہدی صاحب کیسے ہوں گے جو آتے ہی لوگوں کو قتل کرنا شروع کر دیں گے یہاں تک کہ کسی اہل کتاب سے بھی جزئیہ قبول نہیں کریں گے ..... اور اس قدر القلب سے بھی پھر بھی ختم بوت میں حرج نہیں آئے گا۔ ”

(کشتی نوح صفحہ ۶۸)

اقتباسات بالا کا مخصوص یہ ہے کہ حضور علیہ السلام خاتم الانبیاء ہیں آپ کے بعد کوئی نیا یا پرانی نبی نہیں آسکتا۔ اور ہر مدعا نبوت (بعد از حضور) کاذب و کافر ہے۔

” یہ تو مخata تصویر کا ایک رخ اب دوسرا رخ ملاحظہ فرمائیے :  
یہ بات بالکل روشن کی طرح ثابت ہے کہ آنحضرت صلعم کے بعد نبوت کا دروازہ گھلایا ہے ”

حقیقتہ النبوۃ مصنفہ میاں محمود احمد صاحب  
ر امام جماعت احمدیہ صفحہ ۳۲۸)

اس دعوے کی مزید تشریع ملاحظہ ہو:  
”یہ بات بالکل صحیح ہے کہ ہر شخص ترقی کر سکتا ہے اور بڑے سے  
بڑا درجہ پا سکتا ہے، حتیٰ کہ محمد صلعم سے بھی بڑا سکتا ہے：“  
(ارشاد میاں محمود احمد صاحب۔ اخبار الفضل)  
۱۷ جولائی ۱۹۴۶ء

خلیفہ صاحب کے یہ ارشادات بے اصل نہیں بلکہ ان کی بنیاد مرزا  
حرب کی مختلف تحریرات پر ڈالی گئی تھی مثلاً  
”یہ کس قدر لغو اور بالل عقیدہ ہے کہ الیسا خیال کیا جائے کہ بعد از حضرت  
صلعم کے وحی الہبی کا در طازہ بھیشہ کے لیے بند ہو گیا اور کسی نہ کو قیامت تک  
اس کی کوئی بھی ہماید نہیں..... کیا الیسا مذہب کچھ مذہب ہو سکتا ہے؟“  
(ضییغمہ بیان احمدیہ حصہ پنجم صفحہ ۱۸۲)

”اسکی قیصہ“ کا امتباں پھر پڑھئے:  
”لے مسلمانوں کی ذرتیت کہلانے والواد شہین قرآن نہ بنو اور  
خاتم النبیین کے بعد وحی نبوت کا سلسلہ جاری نہ کرو“

اور دیکھئے۔

”لیا ضروری نہیں کہ اس امت میں بھی کوئی نبیوں اور رسولوں کے زنگ  
میں نظر آؤ سے جو بنی اسرائیل کے تمام نبیوں کا وارث اور ان کا ظل ہو۔“  
(دکشتنی نوح صفحہ ۳۲)

## ختم نبوت کی تہیٰ نشریع

اوہ بالآخر یاد رہے کہ اگر ایک امتی کو جو شخص پیروی آنحضرت صلعم سے دیجہ  
وہی اور الہام اور ثبوت کا پاتا ہے، نبی کے نام کا اعزاز دیا جائے تو اس سے  
مُہر نبوت نہیں ٹوٹتی رکونکہ وہ امتی ہے..... مگر کسی ایسے نبی کا  
دوبارہ آنا جو امتی نہیں ہے ختم نبوت کے منافی ہے۔  
(پیشمنہ مسیحی صفحہ ۳۱)

مجھے اس قول سے اختلاف ہے میں جب انبیاء کی طویل فہرست پڑنگاہِ ذاتا  
ہوں تو اس میں سے مجھے ہر ایک را دم کے سوا امتی نظر آتا ہے حضرت ابراہیم  
علیہ السلام اسرائیلی و اسماعیلی انبیاء کے جدا مجدد تھے، بنی اسرائیل کے سیکڑوں  
انبیاء باپل میں حضرت ابراہیم کی اطاعت و اتباع کا دم بھرتے ہیں بھرپری انبیاء  
حضرت موسیٰ علیہ السلام کی اتباع پر ناز کرتے وکھانی دیتے ہیں۔ انجیل میں

حضرت مسیح بار بار فرماتے ہیں کہ میں توہرات کو غسل کرنے نہیں آیا بلکہ اسے پورا کرنے آیا ہوں جحضور علیہ السلام کو حکم ہوتا ہے کہ :

**قَاتِبُهُ مِلَّةُ إِمَّرَاٰهِيمَ حَنِيفَةُ (قرآن)**

داسے رسول و دین ابراہیمی کی پریوی کرہ

نیز ارشاد ہوتا ہے :

**بِرِّيْدُ اللّٰهُ لِيُّسِيْنَ لَكُوْرُدِيْهَدِيْكَر سُنْ الدِّيْنِ مُتْ قَبِكُوْهُ (قرآن)**

الله کا ارادہ یہ ہے کہ وہ صداقت کو کھول کر بیان کروے اور تمہیں اسلام کی مقدس را بیوں پڑال دے

شرودع میں ہم اس حقیقت کو واضح کر رکھے ہیں کہ اسلام کسی نہیں مجب کا ہم نہیں بلکہ یہ اسی اذنی و ابدی حقیقت کا، عادہ تھا جو سب سے پہلے آدم اور آپ کے بعد ویگر غیر کو فوت بفوبت ملتی رہی۔ اس لیے صداقت کا مثالشی اساراف کی سہر پچھنے کے لیے مجبور ہے، ہر ہی اپنی امت کے لیے مطاع تھا :

### **وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ دِسْوَلَ الْأَدِيْنَاعَهُ**

وہر ہی اس لیے بھیجا جاتا ہے کہ دنیا کے انسانی اس کی اطاعت کرے اور اسلام کا مطیع یعنی امتی۔ اس لیے ہر ہی رسول بھی ہوتا ہے اور امتی بھی چونکہ آنحضرت آدم کے لغیر کوئی اور رسول غیر امتی ہے ہی نہیں اور چونکہ آنحضرت کے بعد وہی صفات کا سلسہ منقطع ہو رکھا ہے اس لیے کہنا کہ حضور علیہ السلام کے بعد امتی انبیاء آسکتے ہیں تو چہرہ نبوت کا سلسہ ختم کیسے ہوا غیر امتی نبی تو ہوتا ہی کوئی نہیں۔ اس کی مثال بیوں

ہے کہ حکومت اعلان کی رو سے فوج میں سپاہیوں کی بھرقی بذرکر دے اس کے باوجود ایک ریکارڈنگ آفیسر و ہڑادھڑ بھرقی کرتا جائے اور جواب طلبی پر کہے کہ حکومت نے صرف ایسے سپاہیوں کی بھرقی سے منع کیا تھا جن کی میں شانگیں اور چار کان ہوں اور لشپے جواب کی شتاب میں نہ تو حکومت کی کوئی حیثیتی مشیں کر سکے اور نہ میں شنگے سپاہیوں کا وجود ثابت کر سکے :

اگر میری گروں کے دونوں طرف تلوار کھدی جائے اور مجھے کہا جائے کہ تم کیوں کہ آنحضرت کے بعد کوئی نبی نہیں آئے گا تو میں کہوں گا کہ توجہ ٹوپا ہے کذاب ہے آپ کے بعد نبی آ سکتے ہیں اور ضرور آ سکتے ہیں :

(انوارخلافت مصنفہ میاں محمود احمد صاحب صفحہ ۲۵)

”نشان آسمانی“ کا اقتباس دوبارہ پڑھیے جس میں مزا صاحب فرماتے ہیں :  
میں اس بات پر حکم ایمان رکھتا ہوں ..... کہ آنحضرت کے بعد اس امت کے یہے کوئی نبی نہیں آئے گا نیا ہو یا پرانا۔“

الفصل ۲ جون ۱۹۲۸ء میں ایک احمدی بزرگ لکھتے ہیں :

”خاتم النبیین آنے والے نبیوں کے یہے روک نہیں انہیاً شے عظام حضرت مسیح موعود کے خادموں میں پیدا ہوں گے“

یہ اقتباس کوئی بُر نہیں بلکہ مزا صاحب کے الہام ذیل کا ترجمہ ہے :  
يَنْصُرُكُ وَجَاءَ نُوحٌ إِلَيْهِمْ مِنَ السَّمَاءِ

(تمہاری مدد ایسے لوگ کریں گے جن پر آسمان سے وحی نازل ہوگی)

جناب مزا صاحب کے مزید ارشادات سنئے :

”میں خدا کی قسم کھا کر کھتا ہوں جس کے ہاتھ میں میری جان ہے کہ آئی نے مجھے بھیجا۔ اسی نے میرا نام نبی رکھا اور اسی نے مجھے سیع موعود کے نام سے پکارا ہے۔“ (تہمہ حقیقتہ الوجی صفحہ ۶۸)

”اور خدا تعالیٰ نے اس بات کو ثابت کرنے کے لیے کہ میں اس کی طرف سے ہوں۔ اس قدر نشان دکھلائے ہیں کہ وہ ہزار نبی پر بھی تقسیم کیے جائیں تو ان کی بھی ان سے نبوت ثابت ہو سکتی ہے۔“

(چشمہ معرفت صفحہ ۳۱۷)

حضرت مسیح موعود علیہ السلام کے زمانے میں میں نے اپنی کتاب انوار اللہ میں ایک سوال کے جواب میں لکھا ہے کہ حضرت مسیح موعودؑ بوجب حدیث صحیح حقیقی نبی ہیں اور ایسے ہی نبی ہیں جیسے حضرت موسیٰ، حضرت عیسیٰ و آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ..... یہ کتاب حضرت مسیح موعود علیہ السلام نے پڑھ کر فرمایا۔ آپ نے ہماری طرف سے حیدر آباد کن میں حق تبلیغ ادا کر دیا ہے؟“

الفضل ۱۹ ستمبر ۱۹۱۵ء

”اب بجز مخدومی نبوت کے سب نبویں نہ ہیں، شریعت والا کوئی نبی نہیں آسکتا اور بغیر شریعت کے نبی ہو سکتا ہے۔ لیں اس بناء پر نہیں امتی بھی ہوں اور نبی بھی۔“ (تجلیاتِ الہمیہ صفحہ ۲۲)

نیز مسیح موعود کو احمد بنی اللہ تسلیم نہ کرنا اور آپ کو امتی قرار دینا یا امتی گروہ میں سمجھنا گویا آنحضرت کو جو سید المرسلین اور خاتم النبیین ہیں، اُنہی قرار دینا اور اُمیوں میں داخل کرنے میں ہے جو کفر عقیم اور کفر بعد کفر ہے۔

(الفصل ۲۹، جون ۱۹۱۵ء)

یہ اقتباس جناب مزرا صاحب کے ارشاد ذیل کی تفسیر ہے:

”پس چونکہ میں اس کار رسول یعنی فرستادہ ہوں، لگبڑ بعیر کسی نئی شریعت اور نئے دعوے اور نئے نام کے۔ بلکہ اسی نبی کریم خاتم الانبیاء کا نام پاکر اور اسی میں ہو کر اور اسی کا مظہر بن کر آیا ہوں۔“

(نزول مسیح صفحہ ۲)

ظاہر ہے کہ اصل اور مظہر میں کوئی فرق نہیں ہوا اکثر تا اگر جناب مزرا صاحب اسی مظہر ہونے کی بنای پر خاتم الانبیاء بن سکتے ہیں تو انہیں لازماً شرعی حقیقی اور غیر امتی نبی مجھی ہونا چاہیئے۔ اس لیے ”الفضل“ کی ترجیحی صحیح ہے:

”میں خدا کی قسم کھا کر کہتا ہوں کہ ..... جس طرح میں قرآن شریعت کو یقینی اور قطعی طور پر خدا کا کلام جانتا ہوں، اسی طرح اس کلام کو بھی جو ہے پہنائل ہوا بے خدا کا کلام یقین کرتا ہوں۔“

(حقیقتہ الوحی صفحہ ۳۱)

”مجھے اپنی وحی پر ایسا ہی ایمان ہے جیسا کہ تورات اور انجیل اور قرآن کریم پر۔“

(اربعین ۴ صفحہ ۲۵)

”سچا خدا وہ ہے جسیں نے قادیان میں اپنار سوں بھیجا۔“

(رافع البلا صفحہ ۱۱)

ماکان لی ان ادھی النبوہ را خرچ عن الدسلام و المغ  
لقوم ان کافرین۔ (جمامۃ البشری صفحہ ۹۶)

(میرے لیے یہ کہاں مناسب ہے کہ میں نبوت کا دعوے کر کے اسلام  
سے خارج ہو جاؤں اور کافر بن جاؤں :)

”میں پیک اور حکام کی الہارع۔ لے بیے بیات واضح کرو دینا چاہتا  
ہوں کہ ہم حضرت مسیح موعود علیہ السلام کو اللہ تعالیٰ کا مقدس نبی .....  
اور بنی نوع انسان کا نجات و بنندہ سمجھتے ہیں۔“  
(رشاد میان محمود احمد صاحب الغفل ۱۲ جولائی ۱۹۷۹ء)

”میں مسلمانوں کے سامنے صاف صاف ..... افرار کرتا ہوں  
کہ جناب خاتم الانبیاء صلیعہ کی ختم نبوت کا فائل ہوں اور جو شخص ختم نبوت کا  
مکسر ہو، اسے بے دین اور وائرہ اسلام سے خارج سمجھتا ہوں۔“  
دمزاد اصحاب کا بیان مندرجہ تبلیغ رسالت

ج ۲ - صفحہ (۳۲)

جب پنجاب میں طاعون شروع ہوا تو مزاد اصحاب نے قادیان کے  
متعلق فرمایا :

” قادریان اسی یہی محفوظ رکھی گئی کہ وہ خدا کا رسول اور فرستادہ قادریان  
میں تھا“ (رد الفعل صفحہ ۱۵)

ان تحریرات کو پڑھ کر آپ حیران ہوں گے کہ آخر جناب مزاصاحب  
کی کس بات کو تسلیم کیا جائے :  
” ظاہر ہے کہ ایک دل سے دونتا قض باتیں نہیں سکتیں کیونکہ  
ایسے طریق سے یا انسان پاگل کہلاتا ہے یا منافق۔“  
(ست پھن صفحہ ۳۱ مزاصاحب کی تصنیف)  
” اس شخص کی حالت ایک محبوب الحواس انسان کی ہے کہ ایک کھلاناق  
اپنے کلام میں رکھتا ہے :“  
(حقیقتہ الوجی صفحہ ۱۸۲)

” جو شے کے کلام میں تناقض ضرور ہوتا ہے :“  
(ضمیمه رسالہ بن احمد یہ حصہ پنجم صفحہ ۱۱۲)

اس تضاد کو رفع کرنے کے لیے مختلف توجیہات سے کام لیا گیا :  
اول : کہ جناب مزاصاحب حضور علیہ السلام کا بروز مظہر تھے آپ کی  
ہستی حضور سے جدا نہیں تھی آپ کی صورت میں خود حضور علیہ السلام  
دوبارہ تشریف لائے تھے اور آپ کا دعویٰ ختم نبوت کے منافی نہیں تھا :  
یعنی موعود کا آنابعينہ محمد رسول اللہ کا دوبارہ آنا ہے۔ یہ بات قرآن

سے صراحتہ ثابت ہے کہ محمد رسول اللہ صلیعہ و فیصلہ مسیح موعود کی بروزی صورت اختیار کر کے آئیں گے۔“

(خطبۃ الہامیہ صفحہ ۱۷۱)

” اور آپ (جناب مزا اصحاب) کو چونکہ آنحضرت صلیعہ کا بروزی وجود عطا کیا گیا تھا، اس لیے آپ علیٰ نبھاند تھے۔“

(الفصل ۱۴ ستمبر ۱۹۱۵ء)

” آنحضرت صلیعہ کے لیے دو بعثت مقدار تھے ایک بعثت تکمیل پڑیت کے لیے دوسری بعثت تکمیل اشاعت پڑیت کے لیے۔“

(الفصل ۱۷ جنوری ۱۹۲۱ء)

” پھر تمیل اور بروز میں بھی فرق ہے، بروز میں وجود بروزی اپنے اصل کی پوری نصویر پہنچتا ہے یہاں تک کہ نام بھی ایک ہو جاتا ہے..... پس فنا فی الرسول اور تمیل ہونا بروز سے علیحدہ چیزیں ہیں بروز اور افقار ہم معنی ہیں۔“

(الفصل ۲۰ اکتوبر ۱۹۳۱ء)

” میں ابھی احادیث میں بطور پچھر ہی کے تھا جو میرے کانوں میں یاد از پڑی مسیح موعود نبھا است و علیٰ نبھا است۔“

(خطبہ الہامیہ صفحہ ۱۲۱)

مطلوب یہ ہے کہ مرا صاحب اور حضور علیہ السلام ہر لحاظ سے ایک ہیں لیکن دریافت طلب یہ امر ہے کہ آیا یہ دونوں جسم و روح ہر دلخواہ سے ایک تھے یا حضور کی صرف روح جناب مرا صاحب میں داخل ہوئی تھی میں صورت بدینہ غلط ہے اس لیے کہ حضور علیہ السلام کا جسد مطہر گنتی خدا میں مدفون ہے اور دوسری صورت میں تنسخ کا قائل ہونا پڑے گا جو عقائد اسلام کے خلاف ہے علاوہ این تحریک حکیم شہزادی کی حیات کا قائل ہے۔ انبیاء کا درجہ شہید سے بہت بلند ہوتا ہے لانہ مانیا مر بھی حیات کی نعمت سے بہرہ ور ہوں گے۔ احادیث میں مذکور ہے کہ شب معراج کو حضور کی ملاقات کئی انبیاء سے ہوئی تھی جس سے ثابت ہوتا ہے کہ یہ فرشت عالم برزخ میں تقید حیاتیت ہیں نہ لگ روح کا کوشش ہے اگر انبیاء کے کرام کی روح خود ان کے بزرگ اجسام میں موجود ہے تو پھر جناب مرا صاحب میں حضور کی روح کماں سے آگئی تھی کیا ایک انسان میں کئی ارواح ہوتی ہیں؟ کہ ایک اپنے پاس رکھ لی اور باقی بانٹ دیں آریائی فلسفہ کی رو سے تو بر و نز و اقتار کا مسئلہ سمجھ میں آسکتا ہے کہ یہ لوگ تنسخ کے قائل ہیں لیکن اسلام کی سیدھی سادی تعلیم ان یقین پذیر گیوں کی متحمل نہیں ہو سکتی۔ اور اگر عینیت سے مراد وحدت اوصاف و کمالات ہو تو تب بھی اس نہیں بنتی راس لیے کہ:

- ۱۔ حضور علیہ السلام اُنی تھے اور مرا صاحب چھ درجن کتابوں کے مصنف۔
- ۲۔ وہ عربی تھے اور یہ عجمی۔
- ۳۔ وہ قریشی تھے اور یہ فارسی نسل۔

۔ ۴۔ وہ دنیوی لحاظ سے بے برگ و بے نواستھے اور یہ زمین و باغات کے مالک:

۔ ۵۔ انہوں نے مدنی زندگی کے دس برس میں سارا جزیرہ عرب زیر تنگی کر لیا تھا اور رجنا ب مزار صاحب جہاد و فتحات کے قائل ہی نہ تھے۔

۔ ۶۔ وہاں قیصر و کسری کے استبداد کو ختم کرتے کا پروگرام تھا اور یہاں انگریز کے چاپرانہ تسلط کو قائم رکھتے کے منصوبے:

۔ ۷۔ وہاں اسلام کو آزادی کا مترادف قرار دیا گیا تھا اور یہاں علامی کامنزیف (تفصیل کا انتظار فرمائیئے)

الغرض نہ وحدت جسم و روح کا دعویٰ درست ہے نہ وحدت اوصاف و کمالات کا، تو پھر ہم یہ کیسے باور کر لیں کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم احمد تھے۔

۔ دوم:- دوسری توجیہ یہ کی جاتی ہے کہ نبوت دو قسم کی ہے نشریعی و غیر نشریعی، جماں مزار صاحب نے نبوت کا انکار فرمایا ہے، وہاں نشریعی نبوت مراد ہے اور جماں وعدے کیا ہے، وہاں غیر نشریعی۔

وہ (حضرت علیہ السلام) ان معنوں سے خاتم الانبیاء میں کہ ایک تو تمام کمالات نبوت ان پر ختم ہیں اور دوسرے یہ کہ ان کے بعد کوئی نہیں نشریع لانے والا رسول نہیں۔ (حیثیت معرفت ح ۹)

---

- ہم صفحات گذشتہ میں یہ ثابت کر چکے ہیں کہ تہربی وحی کے ہمراہ آتا ہے

اور یہی وہی اس کی شریعت اور کتاب ہوتی ہے :

” بلاشبہ جس کلام (الہام) کے ذریعہ سے یہ تمام تفصیلات ان مسیح کو معلوم ہوں گی، وہ بوجہ وحی ہدایت ہونے کے کتاب اللہ کھلا شے گی ”

(ازالہ ج ۲ صفحہ ۵۷۹)

” خدا کا کلام اس قدر مجھ پر نازل ہوا ہے کہ اگر وہ تمام لکھا جائے تو میں جزو سے کم نہیں ہو گا ” (حقیقتہ الوجی صفحہ ۳۹۱)

” اب کے سالانہ جلسہ پر جناب میاں محمود احمد صاحب خلیفۃ قادیانی نے کتاب کی اہمیت کو جتناتے ہوئے نحو و قادیان میں حضرت مسیح موعود کے الہامات کو جمع کرنے کا حکم دیا اور ساتھ ہی مریدوں کو اس کی تلاوت کے لیے بھی ارشاد فرمایا ” (مضمنون ڈاکٹر بشارت احمد لاہوری احمدی

پیغام صلح ۱۱، جون ۱۹۴۳ء)

” آپ (جناب مزا صاحب) کی وحی بھی جلد جدا آئیت ہے اور مجموعہ المامات الکتاب المیت ہے ”  
(رسالہ احمدی از قاضی محمد یوسف ص ۳۳۰)

الحمد للہ کہ آپ کا مزا صاحب کا، ایک لمحاتے سے صاحب کتاب ہونا ثابت ہو گیا ” (الفضل ۱۵ - فروردی ۱۹۱۹ء)

اور میں علیسی مسیح کو ہرگز ان امور میں اپنے پر کوئی زیادت نہیں دیکھتا یعنی

جیسے اس پر خدا کا کلام نازل ہوا۔ الیسا ہی مجھ پر ہوا۔ ”

(چشمہ مسیحی صفحہ ۱۶)

اگر بافرضی بیوت کی دو قسمیں یعنی تشریعی و غیر تشریعی مان بھی لی جائیں تب بھی یہ حقیقت سب کے ہاں مسلمہ ہے کہ حضرت علیہ السلام صاحب کتاب و شریعت نبی تھے اگر جناب مزرا صاحب کے الہامات انجلی کے ہم پایتھے تو پھر کوئی وجہ نظر نہیں آتی کہ ایک جو ٹوپی کی کتب یعنی انجلی کی بنابر حضرت علیہ کو تو صاحب تکاپش و شریعت رسول تسلیم کی جائے اور جناب مزرا صاحب کی وجہ کو جو بیس اجزاء پر مشتمل ہے نظر انداز کر دیا جائے بات یہ ہے کہ بھی وحی کے بغیر بوجی نہیں سکتا اور بھی وحی اس کی شریعت ہوتی ہے انبیاء کو شرعی وغیر شرعی میں تسلیم کرنے درست نہیں اس مسئلہ پر مزرا صاحب کا رشاد ذیل کتاب فیصلہ کن ہے :

ماسوہ اس کے یہ بھی تو سمجھو کہ شریعت کیا چیز ہے جس نے اپنی وحی کے ذریعہ سے چند امر اور نبی بیان کیے اور اپنی امت کے لیے ایک قانون مقرر کیا وہی صاحب الشریعت ہو گیا پس اس تعریف کی رو سے بھی ہمارے مخالف ملزم ہیں کیونکہ میری وحی میں امر بھی ہیں اور نبی بھی مثلاً یہ الہام ..... یہ برائیں احمدیہ میں درج ہے اس میں امر بھی ہے اور نبی بھی اور الیسا ہی اب تک میری وحی میں امر بھی ہوتے ہیں اور نبی بھی اور اگر کہو کہ شریعت سے وہ شریعت مراد ہے جس میں نئے احکام ہوں تو یہ بطل ہے اللہ تعالیٰ فرماتا ہے

(ات هذالقی المفہوت الد ولی۔ صحفت ابراہیم و مدرسی)

یعنی قرآنی تعلیم تواریخ میں بھی موجود ہے اور اگر کہو کہ شریعت وہ ہے جس میں باقیتنا

(مکمل طور پر) امر اور نبی کا ذکر ہے تو یہ بھی بطل ہے کیونکہ اگر تورات یا قرآن شریعت میں باستینا احکام شریعت کا ذکر ہوتا تو پھر اجتہل کی گنجائش نہ رہتی غرض یہ سب خیالات فضول اور کوئتہ اندر لیشیاں ہیں، ہمارا ایمان ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم خاتم الانبیاء ہیں اور قرآن رباني کتابوں کا خاتم ہے تاہم خدا تعالیٰ نے اپنے نفس پر حرام نہیں کیا کہ تجدید کے طور پر کسی اور مامور کے ذریعہ سے یہ احکام صادر کرے کہ جھوٹ نہ بولو جھوٹی گواہی نہ رو، زنا نہ کرو، خون نہ کرو اور نظاہر ہے کہ ایسا بیان کرنا بیان شریعت ہے جو میخ میخ دکا بھی کام ہے۔“  
 (اربعین ۲۵ ص ۸)

۰ سوم۔ اس الجھن کا ایک حل جماعت احمدیہ کے امام جناب میں محمود احمد صاحب نے پیش فرمایا ہے اور وہ یہ۔

”۱۹.۱ نہ سے پہلے کے وہ حوالے جن میں آپ (مزرا صاحب) نے نبی ہونے سے انکار کیا ہے اب مفسوخ ہیں اور ان سے جھٹ پکڑنی غلط ہے“  
 (حقیقتہ النبوة ص ۱۲۱ از میں محمود احمد صاحب)

میان صاحب کا یہ فیصلہ کئی لحاظ سے محیل نظر ہے۔

۰ اول۔ جناب مزرا صاحب آپ کے عقیدہ کے مطابق مُلِّهم من اللہ اور رسول تھے وہ کوئی بات اپنی طرف سے نہیں کہتے تھے، ان کے اہم ایامات خدا تھے۔ مُلِّهم سے زیادہ اہم ایامات کی حقیقت کو دوسرا نہیں سمجھ سکتا، ان کی تحریرات کو مفسوخ کرتا ایک امتی کا کام نہیں ہو سکتا۔ ایک تخصیص دل کو یہ اختیار کیا جا سکتا کہ وہ گورنر کے احکام کو مفسوخ کرتا پھرے۔

۰ دوام۔ جناب مزا صاحب پر ہپلی وحی ۱۹۴۵ء میں نازل ہوئی تھی رتفضیل کا انتظار فرمائیے، ۱۹۰۱ء تک پورے چھتیس برس بنتے ہیں ایک رسول کے شنستھ صدی کے الہامات کو بے یک کشش قلم مفسوخ کر دینا ایک ایسا اقدام ہے جس کے لیے سند کی ضرورت ہے۔ لیکن جناب مزا صاحب کی بہتر تصنیف میں ایک لفظ تک ایسا نہیں ملتا جس سے اشارہ بھی یہ مترشح بوتا بوجناب میاں صاحب کو ایک رسول کا کلام مفسوخ کرنے کے اختیارات حاصل ہیں۔

۰ سوم۔ جناب مزا صاحب کا انتقال متین ۱۹۰۹ء میں ہوا، ان پر پورے بامس سال تک وحی آتی رہی۔ اُن کوئی صاحب چوتیس سر کی وحی کو یک ہم کر مسترد کر دے کر وہ آخری آٹھ برس کی وحی سے متصاد ہوتی بنتے تو ایک عنبری لانگاں نیجہ پر پہنچے گا کہ یا تو ہپلی وحی غیر خدائی تھی یا آخری، اس لیے کہ خدا کی وحی میں تغفار و تصادم نہیں ہوا کرتا۔

۰ چہارم۔ ہم صفحات گذشتہ میں ”دافت ابلا اور کشتی نوح“ کے چند اقتباسات درج کر چکے ہیں جن میں مزا صاحب خاتمه نبوت کے صریح اقاول ہیں یہ دونوں کتابیں ۱۹۰۲ء میں بھی گئی تھیں اور اگر صرف ۱۹۰۱ء کی تحریرات مفسوخ ہیں تو چھر ان اقتباسات کا انتظام آخری تحریرات سے کیسے ہو گا؟

۰ پنجم۔ جناب مزا صاحب کی اہم تصنیف (۲) میں جن میں سے اُن تالیں ۱۹۰۱ء سے پہلے کی ہیں اور چوبیں بعد کی، اگر ۱۹۰۱ء سے پہلے کی تحریرات مفسوخ کرو دی جائیں تو مزا صاحب کی دو تہائی تحریرات سے ہاتھ دھونا

پڑے گا اگر ایک رسول کی دو تہائی تحریک کو ناقابل اعتماد قرار دیا جائے تو  
باقیاندہ ایک تہائی پر سے بھی اعتماد اٹھ جائے گا :

---

## مسیح موعود ہونے کا دعویٰ

جماعت احمدیہ کا عقیدہ یہ ہے کہ جناب مزرا صاحب مسیح موعود تھے اور آپ کا سنکر کافر ہے، مزرا صاحب فرماتے ہیں :

جو شخص مجھے نہیں مانتا، وہ خدا اور رسول کو بھی نہیں مانتا، اب جو شخص خدا اور رسول کے بیان کو نہیں مانتا اور قرآن کی تکذیب کرتا ہے اور عمدًا خدا کے نشانوں کو رد کرتا ہے ..... وہ مومن کیونکر ہو سکتا ہے،

(حقیقتہ الوجی صفحہ ۱۶۷)

”لغزد قسم پر ہے اول یہ کفر کہ ایک شخص اسلام ہی سے انکار کرتا ہے اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو نہیں مانتا، دوسرے یہ کفر کہ مثلًا وہ مسیح موعود کو نہیں مانتا یہ دونوں قسم کے لغزد ایک ہی قسم میں داخل ہیں“

(حقیقتہ الوجی صفحہ ۱۲۹)

جناب میاں محمود احمد صاحب ایک قدم آگے بڑھ کر فرماتے ہیں :

”کل مسلمان جو حضرت مسیح موعود کی بیعت میں شامل نہیں ہوئے خواہ انہوں نے حضرت مسیح موعود کا نام بھی نہیں ستاد وہ کافر اور دائرہ اسلام سے خارج ہیں“

## (اکیلنہ صداقت)

اس فتویٰ پر جناب مزرا صاحب کا اپنا رشاد ملاحظہ ہے:  
 ڈاکٹر عبدالحکیم میرے پر یہ الزام لگاتا ہے کہ گویا میں نے اپنی کتاب میں  
 یہ لکھا ہے کہ جو شخص میرے پر ایمان نہیں لائے گا کوئی پر میرے نام سے بھی بے خبر  
 ہو گا..... تب بھی وہ کافر ہو جائے گا..... یہ ڈاکٹر مذکورہ  
 کا سراسر افراہ ہے..... یہ تو ایسا امر ہے کہ بعد ابتدت اس کو کوئی عقل قبول نہیں  
 کر سکتی۔  
 (حقیقتہ الوجی)

سوال یہ ہے کہ کیا قرآن نے کسی آنے والے مسیح کی خردی تھی، اس کا  
 جواب بھم دیں گے تو آپ اعتراف نہیں کریں گے خود جناب مزرا صاحب کی زبانی سینے  
 ”قرآن شریف میں مسیح ابن مریم کے دوبارہ آنے کا ذکر نہیں، بھی ذکر نہیں“  
 (ایام صلح)

جس حالت میں قرآن شریف کھلے کھلے طور پر حضرت مسیح کے وفات  
 پاجانے کا قابل ہے تو پھر..... کیونکہ ان کا وہ جسم جو بوجب نص قرآنی  
 کے زمین میں دفن ہو چکا ہے، آسمان سے اُترے گا۔  
 (اذالہ حج ۱۱)

”قرآن میں ایک دفعہ بھی ان کی خارق زندگی اور دوبارہ آنے کا ذکر نہیں“

(اسماں فیصلہ صفحہ ۵)

”الیسا ہی قرآن کریم میں آنے والے مجدد کا بله لفظ مسیح موعود کہیں ذکر نہیں،“  
(شہادت القرآن صفحہ ۴۲)

جب کسی مجدد مسیح بن مریم یا مسیح موعود کے آنے کا ذکر قرآن میں موجود  
نہیں بعض احادیث میں صرف مسیح ابن مریم (مسیح موعود نہیں) کے نزول کا ذکر ملتا  
ہے تو کیا ایسے مسیح پر اگر وہ آجھی جائے ایمان لانا ضروری ہے؟ اس کا جواب خود  
مزرا صاحب یوں دیتے ہیں:

”مسیح کے نزول کا عقیدہ کوئی ایسا عقیدہ نہیں بنے جو ہمارے ایمانیات  
کی کوئی جزو یا ہمارے دین کے رکنوں میں سے کوئی رکن ہو۔ بلکہ صدیق پیش گوئیوں  
میں سے یہ ایک پیش گوئی ہے جس کو حقیقتِ اسلام سے کچھ بھی تعلق نہیں،“  
(اناللہ، حج، ۱، صفحہ ۱۳۰)

”میرے دعوے کی انکار کیوجہ سے کوئی شخص کافر نہیں ہو سکتا،“

(تربیاق القلوب صفحہ ۱۳۰)

”اگر مسٹر ڈوئی ڈسٹرکٹ میجرسٹریٹ ضلع گرد اسپور کے رو برو میں نے اس  
بات کا انکار کیا ہے کہ میں مولوی محمد حسین ٹالوی (مزرا صاحب کا سب سے بڑا شمن)  
او منکر کو کافر نہیں کہوں گا، تو واقعی میرا بھی مذہب ہے کہ میں کسی مسلمان کو کافر  
نہیں جانتا،“  
(تربیاق القلوب صفحہ ۱۳۰)

ابنہلہ سے میرا بھی مذہب ہے کہ میرے دعوے کے انکار کی وجہ سے کوئی

شخص کافر پا د جاں نہیں ہو سکتا۔“

(تربیات القلوب صفحہ ۱۳۰)

”اب اگر میاں عبد الحق اپنے قصور فہم کی وجہ سے بھئے کاذب خیال کرتے ہیں، لیکن میں انہیں کاذب نہیں کہتا، بلکہ غلطی (خطاکار) جانتا ہوں۔“  
(راز اللہ ج ۲، صفحہ ۴۲۷)

احادیث انہیں ناقابل اعتماد ہیں، امام بخاری کے عہد میں ان کی تعداد چودہ لاکھ تھی، امام بخاری نے اپنی صحیح میں مکررات کو چھوڑ کر صرف چار نہ احادیث درج کیں اور سب کو مسترد کر دیا، اس ذخیرے میں بے شمار فضاد اور امام کی بہتان اور غلط سلط باتوں کی بھرما رہے حضور پر حجۃ کتاب نازل ہوئی، وہ قرآن تھا حدیث نہیں تھی، نہایا ایمان قرآن پر ہے نہ کہ حدیث پر، اس لیے اگر کوئی شخص کسی حدیث کی بنیاد پر کوئی دعوے نے کرے تو وہ قابل توجہ نہیں:  
”احادیث تو انسانوں کے دخل سے بھری ہوئی ہیں۔“

(راز اللہ ج ۲، صفحہ ۵۲۱)

ہم مسلمانوں کے پاس وہ نص جواہل درجہ پر قطعی اور قنیٰ ہے قرآن کریم ہی ہے، اکثر احادیث الگہ صحیح بھی ہوں تو مفید نہیں ہیں اور فتن حق کے لیے کچھ بھی مفید نہیں  
(راز اللہ ج ۲، صفحہ ۴۵۹)

” خدا نے مجھے اطلاع دی ہے کہ یہ تمام حدیثیں جو یہ پیش کرتے ہیں  
تحریف معنوی یا لفظی میں آلو دہ ہیں اور یا سرے سے موافق ہیں ”  
(البعین م ۳ صفحہ ۱۸)

” تمہارے ہاتھ میں کیا ہے بجز ان چند حدیثوں کے جو تہتر فرقوں  
نے بوٹی بوٹی کر کے باہم تقسیم کر رکھی ہیں ” (البعین م ۳ صفحہ ۲۷)

قرآن میں کسی میمع کے آنے کا ذکر نہیں، حدیثوں کی حالت آپ کے  
سامنے ہے راحمدی بھائیو! انصافاً ہو کہ اب اگر کوئی شخص کسی طبقی حدیث  
کی بنیاد پر رسول بن کر آجائے تو کیا اس کا دعوے قابل قبول ہو سکتا ہے؟ قرآن  
کی پوری ایک سو آیات ختم رسالت کا اعلان کر چکی ہیں پوری دسویں احادیث  
تائید کے لیے موجود ہیں خود مزا صاحب کے کئی سواقوال مدعی نبوت کو کافر و کذب قرار  
دیتے ہیں ذرا سوچنے کے ان حالات میں ہم کسی صاحب کو بنی تسلیم کریں تو کس بنیاد پر؟  
پھر یہ حدیث کی بنیاد پر جناب مزا صاحب نے دعوے نبوت کیا ہے اس  
میں میمع موعود کے آنے کا ذکر نہیں، بلکہ میمع بن مریم کے نزول کا ذکر ہے اگر آپ  
کو یقین ہے کہ قرآن کی رو سے حضرت میمع وفات پاچکے ہیں تو لازماً اس حدیث  
کو غلط قرار دینا ہوگا اسی غلط حدیث کو لے کر ہمیں بصلت کلف مشیں میمع بننا پھر میمع  
بن مریم ہونے کا اعلان کرنا اس کے بعد اپنے آپ کو میمع موعود سمجھنا اور آخر میں ایک مستقل  
رسول بن کر مسلمانوں کے سامنے آ جانا کہاں تک جائز ہے، مزا صاحب درست

فرماتے ہیں کہ تمام حدیث تحریف معنوی و لفظی سے آکرده یا سرے سے موضوع ہیں اور ساتھ ہی ارشاد ہوتا ہے۔

”جب قرآن میں ابن مریم کو مرتا ہے اور حدیث میں مثل (حدیث میں مثل کا لفظ کہیں موجود نہیں برق) ابن مریم کے آنے کا وعدہ کرتی ہیں تو اس صورت میں کیا اشکال باقی رہا؟“ (راز اللہ، ج ۲، صفحہ ۵۳۶)

مطلوب یہ کہ میں حدیثوں کی رو سے مثل میسع بن کمسہ آیا ہوں اور جس حدیث میں میسع بن مریم کے آنے کا ذکر ہے اس سے مراد مثل میسع ہے اور ہر ایسی حدیث جو میسع بن مریم کے آنے کی خبر دیتی ہے وہ اول درجہ کی قابل اعتبار ہے : یہ کمال درجہ کی بلفیسبی اور بھاری مغلطی ہے کہ یک لخت تمام حدیثوں کو ساقط الاعتبار سمجھ لیں ..... یہ بات پوشیدہ نہیں کہ میسع بن مریم کے آنے کی پشتیگوئی ایک اول درجہ کی پشتیگوئی ہے جس کو سب نے بالاتفاق قبول کر لیا ہے۔ (راز اللہ، ج ۲، صفحہ ۵۵)

اور یہ بھی ملاحظہ ہو :

اس زمانے کے بعض نادان کمی دفعہ شکست کھا کر بھر مجھ سے حدیثوں کی رو سے بحث کرنا چاہتے ہیں ..... وہ اپنی چند ایسی حدیثوں کو چھوڑنا نہیں چاہتے جو بعض ظنیات کا ذخیرہ اور مجرد حمد و شکر ہیں ..... خدا نے مجھے اطلاع دی ہے کہ یہ تمام حدیثیں جو پیش کرتے ہیں، تحریف لفظی یا معنوی میں آکرده ہیں۔ (ضمیمه تحفہ گولوٹ ویہ صفحہ ۱۴)

علمائے اسلام جو احادیث جناب مزاصاحب کے سامنے پیش کرتے تھے ان تمام کا تعلق مسیح ابن مریم اور دجال وغیرہ سے تھا، ملاحظہ ہو۔ پر صاحب گولڑہ کی "سیف چشتیائی" جن کی تردید میں "تحفہ گولڑویہ" کمی گئی تھی۔ اس کتاب میں تمام وی احادیث پیش کی گئی ہیں جن کا تعلق نزول مسیح سے ہے لگر یہ تمام احادیث محرف اور موضوع ہیں تو پھر انہی کی بنای پر آپ کا دعوے ایسی بیت و بیوت کیوں کر جائز ٹھہرا؟

احمدی بھائیو! بات بالکل سیدھی سی ہے۔  
قرآن میں کسی مسیح کی آمد کا ذکر موجود نہیں  
احادیث موضوع و محرف ہیں۔  
مزاصاحب انہی احادیث کا سہارا لے کر مسیح موعود  
درست بنتے ہیں:

الصافا کیوں کیا حدیث کی سند قابلِ اعتقاد ہے؟ اگر نہیں تو پھر مزاصاحب کا دعوا سے رسالت کیونکر صحیح ہوا۔ اگر میں علیٰ پر ہوں تو مجھے سمجھائیے اور اگر میری دلیل میں کوئی وزن موجود ہے تو خود مان جائیے۔ ہمارا قلمب ایک کتاب ایک تمدن ایک فلسفہ ایک تہذیب ایک لباس ایک صورت شکل ایک سوچنے کا دھنگ ایک روایات ایک اسلاف ایک سب کچھ تو پھر ہم ایک دوسرے سے الگ کیوں کر رہیں ہے

اب اور نہ ترساؤ  
یا ہم کو بلا بھیجو یا آپ چلے آؤ۔

## ایک اور الجھن

میسح موعود اور مثیل میسح میں بڑا فرق ہے۔ میسح موعود سے مراد یعنی وہ میسح ہے جس کے آنے کی بشارت احادیث میں موجود ہے اور مثیل سے مراد الیسا شخص ہے جو میسح موعود سے بعض صفات میں ملتا جلتا ہو۔

”ستم ایک ہی تھا لیکن ستمن جیسے مثیل ستمن (پلاوان) بنتیرے ہو سکتے ہیں، اسی طرح میسح موعود ایک معین شخصیت ہے جس کے مثیل بے شمار ہو سکتے ہیں۔ سارا ہندوستان حکیم اجمل خان کو میسح الملک کہتا تھا اس لیے کہ بیماروں کو شفاذینے میں انہیں حضرت میسح کی طرح یہ طولی حاصل تھا جناب مزاصاحب کا دعویٰ میسح موعود ہونے کا ہے :

” مجھے اس خدا کی قسم جس نے مجھے بھیجا ہے اور جس پر افتر اکرنا الغیتوں کا کام ہے کہ اس نے میسح موعود بنائکر مجھے بھیجا ہے ”

(اشتبہ ایک نظمی نازلہ مندرجہ)

تبیغ رسالت (ج - ۱۰)

” میرا دعویٰ یہ ہے کہ میں وہ میسح موعود ہوں جس کے بارے میں خدا تعالیٰ کی تمام کتابوں میں پیش گوئیاں ہیں ”

(تخفہ گولڑویہ صفحہ ۱۹۵)

چونکہ احادیث میں میسح موعود کا الفاظ موجود نہیں بلکہ میسح ابن مریم کا ہے

اک یہے میسح ابن مریم بنے کے لیے اس راہ پر چلتے ہیں:

”اس (اللہ) نے یہاں احمدیوں کے تسلیم سے جسے میں میرا نام مریم کر کھا...  
..... میں نے دو برس نکل یہ صفتِ مریمیت میں پروارش پائی، پھر...  
..... مریم کی طرح عیسیٰ کی روح بھی میں نفع کی گئی، اور استغفار کے  
رنگ میں بھے حاملہ کھڑھا یا گیا، اور آخر کنٹی مہینے کے بعد جو دس مہینے سے زیاد  
نہیں، بھے مریم سے عیسیٰ بنایا گیا۔“ (دکشتی نوح صفحہ ۳۷۶)

اور پھر فرماتے ہیں:

”سو یقیناً سمجھو کہ نازل ہونے والا ابن مریم ہی ہے۔“

(رازِ اللہ صفحہ ۴۵۹)

اور اس طرح جناب مزا اصحاب کمل میسح موعود بن گئے:  
اس وقت جو نظر بور میسح موعود کا وقت ہے کسی نے بجز اس عاجز کے  
دعوے نہیں کیا کہ میں میسح موعود ہوں۔

(رازِ اللہ صفحہ ۴۸۲)

یہ تو تھا آپ کا دعوے، اب ذرا یہ اقتباسات جھپٹھیے۔

”میں نے صرف مشیل میسح ہونے کا دعوے کیا ہے اور میرا یہ دعوے  
نہیں کہ صرف مشیل ہونا میرے پر ہی ختم ہو گیا ہے بلکہ ممکن ہے کہ آئندہ زمان میں  
میں میرے جیسے دس ہزار مشیل میسح آ جائیں۔“

(رازِ اللہ صفحہ ۱۹۹)

بجھے میسح ابن مریم ہونے کا دعوے نہیں..... بلکہ بجھے تو فقط

مثیل مسیح ہونے کا دعوے ہے:

(اشتہار مندرجہ تبلیغ رسالت ج ۲، صفحہ ۲۱)

"یہ بات شائع ہے کہ اللہ جل شانۃ کی وحی اور الہام سے میں نے مثیل مسیح ہونے کا دعوے کیا ہے ..... میں اسی الہام کی بنیاد پر اپنے تینی وہ موعود مثیل (مسیح موعود نہیں بلکہ مثیل موعود) سمجھتا ہوں جس کو دوسرے لوگ غلط فہمی سے مسیح موعود کہتے ہیں۔"

"ایک غلطی کا زالہ" والا اقتباس پھر پڑھیے۔

"بھی اس خدا کی قسم جس نے مجھے بھیجا ہے ..... کہ اس نے مسیح موعود بنانکر مجھے بھیجا ہے۔"

اقتباس ذیل کے پر ہر لفظ پر عور فرمائیے:

اس عاجز نے جو مثیل موعود ہونے کا دعوے کیا ہے جس کو کم فہم لوگ مسیح موعود خیال کر رہے ہیں۔ یہ کوئی نیاد عوے نہیں ..... میں نے ید دعویٰ ہرگز نہیں کیا کہ میں مسیح بن مریم ہوں جو شخص یہ الزام متحمل ہو لگا دسے وہ سراسر مفتری اور کذاب ہے بلکہ میری طرف سے عرصہ سات آٹھ سال سے برابر ہی شائع ہوا ہے کہ میں مثیل مسیح ہوں یعنی حضرت علیؓ کے بعض روحمانی خواص طبع اور عادات اور اخلاق و نیت کے خدا تعالیٰ نے میری فطرت میں بھی لکھے ہیں۔

رازِ اللہ ج ۱۶ صفحہ ۱۹)

اور لطف یہ کہ اسی کتاب رازِ اللہ میں چند صفحات پہلے فرماتے ہیں۔ اب جو امر کہ خدا تعالیٰ نے میرے پر منکشت کیا ہے وہ یہ ہے کہ وہ مسیح

موعود میں ہی ہوں۔

(اَنَّ الَّهَ جَلَّ ذِلْكَ طَبِيعَ دُومَ صَفْحَةٍ ۚ ۱۱)

اور جلد دوم میں اپنے آپ کو مسیح موعود ثابت کرنے کے لیے ایک ہو اکالوں سے صفحات وقف فرماتے ہیں اور اساتھ ہی ارشاد ہوتا ہے کہ میرے دوستے کو کم ہم لوگ مسیح موعود خیال کر بیٹھئے ہیں۔ فرمائیے ہم ان بیانات سے کیا نتیجہ اخذ کریں؟

## دُلچسپ جواب

جناب مرا صاحب برائیں احمدیہ میں لکھے چکے تھے کہ حضرت مسیح بن مریم زندہ ہیں اور وہ آخری زمانے میں آسمان سے نازل ہوں گے پھر ازالہ اور ہام میں عیسیٰ کی وفات پر تمیں دلائل پیش کیے جب کسی نے اس تضاد پر اعتراض کیا تو آپ نے جواب میں لکھا:

مگر خدا نے میری نظر کو پھر دیا، میں برائیں کی وحی کو نہ سمجھ سکا کہ وہ مجھے مسیح موعود بناتی ہے۔ یہ میری سادگی بخشنی، جو میری سچائی پر ایک عظیم الشان دلیل بخشنی، ورنہ میرے مخالف مجھے تبلدیں کہ میں نے باوجود یہ کہ برائیں احمدیہ میں مسیح موعود بنایا گیا تھا، بارہ برس نکب یہ وعویٰ کیوں نہ کیا اور کیوں برائیں میں خدا کی وحی کے مخالف لکھ دیا۔

(اعجاز احمدی صفحہ ۷)

یعنی تقدار تو پیدا ہوا جناب مزا صاحب کے کلام میں اور اس کا جواب دین آپ کے فعالین کیا وچسپ منطق ہے اس کی مشاکیوں ہے کہ ایک شخص بارہ برس تک دوار در دو کو چار کہتا رہے اور تیرھوں سال دوار در دو کو اٹھا رہ بنادے اور جب کوئی اعتراض کرے تو وہ کہے کہ اس بوجعبی کا جواب تمہارے ذمہ ہے۔

یہاں یہ سوال بھی پیدا ہوتا ہے کہ جو دسی ہر روز آپ پر بارش کی طرح بستی بھی اس نے پورے بارہ برس تک آپ کریے کیوں نہ سمجھا یا کہ آپ کی فلاں بات خلاف حقیقت ہے کیا اللہ تعالیٰ کی والش و حکمت کا تقاضا یہی تھا کہ اس کا ایک جلیل القدر رسول بارہ برس تک خلاف حقیقت لکھتا اور کہتا رہے اور خدا عرش پر خاموش بلیحہا رہے:

بہر حال اس عقدہ کو حل کرنے کی ذمہ داری فعالین پر نہیں بلکہ خود صاحب الہام پر عائد ہوتی ہے۔ ”اعجازِ احمدی“ ۱۹۰۲ء کی تصنیف ہے اور پورے دو برس پہلے وہ اس مشکل نو حل فرمائی چکے تھے فرماتے ہیں۔

”میرے دخوئے میسح مخود کی بنیاد انہی الہامات رہا میں احمدیہ دائے“ سے پڑی انہیں میں میرا نام خدا نے عیسیٰ رکھا اور جو آئینیں میسح مخود کے حق میں تھیں وہ میرے حق میں بیان کر دیں۔ اگر ناماء کو خبر ہوتی کہ ان الہامات سے تو اس شخص کا میسح ہونا ثابت ہوتا ہے تو وہ کبھی ان کو قبول نہ کرتے یہ خدائی قدرت ہے کہ انہوں نے قبول کر دیا اور اس پیچ میں بھنس گئے۔“

یہ جواب صحیح معلوم ہوتا ہے، در نزیرہ باستثناؤں تسلیم ہے کہ ایک رسول پر ایک وحی نازل ہو جبکیل ہر روز مسلسل آثار ہے اور رسول کو بارہ برس تک اس وحی کا مطلب ہی معلوم نہ ہو سکے، ہر رسول کا یہ فرض متفقی ہوتا ہے کہ وہ اپنی وحی کی تبلیغ کرے:

**بَلَّغَهُ مَا أُنزِلَ إِلَيْهِ هُ**

(ہمارے پیغام کی تبلیغ کرو)

لیکن اگر کسی رسول کو بارہ برس تک اس پیغام کا مفہوم ہی معلوم نہ ہو سکے تو وہ تبلیغ کیا کرے گا، رسالت کی طویل تاریخ میں یہ آج تک نہیں ہوا اور نہ ایسا ہونا ممکن ہے کہ ایک رسول بارہ برس تک اپنے الہام کو نہ سمجھے۔ حامل الوحی اب تک مسلسل آثار ہے اور سمجھائے بغیر والپس جاتا رہے وہ رسول خدا کے الہام دشکے خلاف پیغم بکھtar ہے اور اللہ تعالیٰ چپ چاپ تماشہ دیکھتا رہے اس صورت حال کو عقل قبول نہیں کر سکتی:

---

تیسرا ب

## مسيح و مثيل مسيح

جناب مرزا صاحب بارہا فرمائچے ہیں کہ میں مثیل مسیح ہوں ” یعنی حضرت عیسیٰ کے بعض روحانی خواص طبع اور عادات اور اخلاق وغیرہ کے خدا تعالیٰ نے میری فطرت میں بھی رکھے ہیں ” راز اللہ ح - ۱ صفحہ ۱۹ ) حضرت عیسیٰ کے اخلاق، عادات اور خواص کیا تھے، ان کی تفضیل سے مرزا صاحب کی تفاصیل بریزی ہیں مُشتَهی نمونہ از خردوار سے ملاحظہ ہوں : اس مسیح رجنا ب مرزا صاحب کو اسرائیلی مسیح پر ایک خوبی ..... حاصل ہے ..... اس کو ..... وہ حکمت او معرفت سکھائی لئی، جو مسیح ابن مریم کو نہیں سکھلاتی تھی۔

راز اللہ ح - ۶۲۱

” اگر تاجر پر کے رو سے خدا کی تائید مسیح بن مریم سے بڑھ نہ میرے ساتھ نہ ہو، تو میں جھوٹا ہوں ” ( دفاع البلاء صفحہ ۲۱ )

خدارتے اس امت میں سے مسیح موعود بھیجا جو اس پہلے مسیح سے اپنی تمام شان میں بہت بڑا کر رہے اور اس نے اس دوسرے مسیح کا نام غلام احمد

ردافع البلا صفحہ ۱۳)

رکھا۔

یورپ کے لوگوں کو جس قدر شراب نے لفظان پہنچایا ہے اس کا سبب تو یہ تھا کہ علیہ السلام شراب پیا کرتے تھے شاید کسی بیماری کی وجہ سے یا پرانی عادت کی وجہ سے۔

(کشتنی نوح حاشیہ ص ۴۵)

پھر تجھب ہے کہ حضرت علیسی نے خود اخلاقی تعلیم پر عمل نہیں کیا تھا بلکہ درخت کو بغیر بھل کے دیکھ کر اس پر بدعا کی اور دوسروں کو دعا کرنا سکھایا اور دوسروں کو یہ بھی حکم دیا کہ تم کسی کو احمدق ملت ہو مگر خود اس قدر بدزاں میں بڑھ گئے کہ یہودی بنرگوں کو ولد المحرام کہہ دیا۔  
(چشمہ مسیحی صفحہ ۹)

اس بھگہ حضرت میسح کی تہذیب اور اخلاق پر ایک سخت اعتراض وارد ہوتا ہے کہ فقیہوں اور فرمیوں کو مخاطب کرتے ہوئے حضرت میسح نے نہایت غیر مہذب الفاظ استعمال کیے۔

(راز الہ طبع و دم حاشیہ صفحہ ۴-۵)

یہ بات قطعی اور یقینی طور پر ثابت ہو چکی ہے کہ حضرت میسح بن مریم باذن

و حکم الہی ایسے بنی کی طرح اس عمل الترب (مسمر نیم شعبدہ باری) میں کمال رکھتے  
تھے اگر یا جز اس عمل کو مکروہ اور قابل نفرت نہ سمجھا  
تو حضرت مسیح سے کم نہ رہتا۔  
(راز الہ طبع دوم صفحہ ۱۲۱ حاشیہ)

واضح ہو کہ اس عمل جسمانی (مسمر نیم) کا ایک نہایت برخلافہ یہ ہے  
کہ جو شخص اپنے تین اس مشغولیت میں ڈالے وہ روحانی  
ناشروں میں بہت ضعیف اور نکما ہو جاتا ہے۔  
یہ وجہ ہے کہ حضرت مسیح پرستی اور توحید  
کے بارے میں ان کی کارروائیوں کا نمبر اسی کم درجہ کا  
رہا کہ قریب قریب نام کے رہے۔  
(راز الہ طبع دوم صفحہ ۱۲۱)

اس درمانہ انسان (مسیح علیہ السلام) کی پیشگوئیاں کیا تھیں۔ صرف یہی کہ  
زلزلے آئیں گے قحط پڑیں گے ٹرائیاں ہوں گی لیں ان دونوں پر خدا کی لعنت جنہوں  
نے ایسی ایسی پیشگوئیاں اس کی خدائی پہ دلیل ٹھہرائیں اور ایک مرد کو اپنا خدا نہیں کیا  
پہیشہ زلزلے نہیں آتے کیا ہمیشہ قحط نہیں پڑتے کیا کہیں نہ کہیں ثاثی کا سلسلہ

لہ کتاب میں یہی لفظ ہے۔ لہ نقل مطابق اصل ہے۔  
لہ اقتباس میں نقطوں کا مطلب یہ نہیں کہ ہم نے رابقی حاشیہ صفحہ آئندہ پر دیکھیں)

شروع نہیں رہتا۔ پس ان نادان اسرائیلیوں نے ان معمولی باتوں کا پشتیکوئی کیوں  
نامہ رکھا۔  
(ضمیمه انجام آنکھم صفحہ ۲)

فارمین اس حقیقت سے یقیناً اگاہ ہوں گے کہ جناب مزاحاہب نے  
پنجاب میں طاعون اور کٹی زرلوں کی پشتیکوئیاں کی تھیں خیر اس قصے کو جانتے ریجھے  
اور حضرت مسیح علیہ السلام کے اخلاق و خواص کی تفصیل سنئے۔

بغیر اس کے کہی کہہ دیں کہ ضرور علیسیٰ نبی ہے کیونکہ قرآن نے اس کو  
نبی قرار دیا ہے اور کوئی دلیل اس کی ثبوت پر قائم نہیں ہو سکتی بلکہ الظال ثبوت  
پر کئی دلائل قائم ہیں۔ یہ احسان قرآن کا ان پر ہے کہ ان کو بھی نبیوں کی فہرست میں  
لکھ دیا۔  
(اعجاز احمدی صفحہ ۱۳)

”آپ کو گالیاں دینے اور بدزبانی کی اکثر عادت بھی  
آپ کو کسی قدر جھوٹ بولنے کی بھی عادت بھی۔“

(ضمیمه انجام آنکھم صفحہ ۵)

جس حالت میں برسات کے دنوں میں بیزار ہا کثیر سے کموڑے خود بخود

(بلقیہ حاشیہ صفحہ گذشتہ) بعض حصے حذف کر کے عبارت کو حسب مشاہدہ لیا  
ہے، حاشا وکلا، بد دیانتی کا کوئی الادہ نہیں۔ بلکہ یہ ہے کہ بعض زائد الفاظ کو لبرق  
اختصار حذف کر دیا گیا ہے۔  
(ربق)

بیدا ہو جاتے ہیں ..... عیسیٰ کی اس (معجزہ نہ) پیدائش سے کوئی بزرگی ان کی ثابت نہیں ہوتی۔

(پیشہ مسیحی صفحہ ۱۸)

”مردی اور رجولیت انسان کے صفات محمودہ میں سے ہے یخچڑہ ہونا کوئی صفت نہیں ..... حضرت مسیح مردانہ صفت (رجولیت) کی اعلیٰ ترین صفت سے محروم ہونے کے باعث ازدواج سے سچی اور کامل حُسن معاشرت کا کوئی عملی نمونہ نہ دے سکتے۔“

(مکتوب احمدیہ جلد سوم صفحہ ۲۱)

حق بات یہ ہے کہ آپ (علیسیٰ علیہ السلام) سے کوئی معجزہ ظاہر نہیں ہوا اور اس دن سے کہ آپ نے معجزہ مانگنے والوں کو گندی گالیاں دیں اور ان کو حرام کار اور حرام کی اولاد ٹھہرایا اسی روز سے شریفوں نے آپ سے کنارہ کر لیا۔  
(ضمیمه انجام آنکھ صفحہ ۶)

”آپ کا خاندان بھی نہایت پاک اور مُطہر ہے تین دادیاں اور نانیاں آپ کی زناکارہ اور کسی عورتیں تھیں جن کے خون سے آپ کا وجود ہوا۔“  
(ضمیمه انجام آنکھ صفحہ ۷)

او۔ یہ بھی ملاحظہ فرمائیے :

اور مفسد اور مفتری ہے وہ شخص جو مجھے کہتا ہے کہ میں مسیح بن مریم کی

عزت نہیں کرتا بلکہ مسیح تو مسیح میں تو اس کے چاروں بھائیوں کی بھی عزت کرتا ہوں۔  
(کشتنی نور، صفحہ ۱۶)

”خوبیت ہے وہ انسان جوانے نفس سے کاملوں اور راست بازوں پر  
زبان درازی کرتا ہے، میں یقین رکھتا ہوں کہ کوئی شخص حسین جیسے یا حضرت عیسیٰ  
جیسے راست بازا پر بدتر بانی کر کے ایک رات بھی زندہ نہیں رہ سکتا،“  
(ضمیمه نزول الیسیح صفحہ ۳۸)

حضرت مسیح کے متعلق اس تلخ زبانی کی ایک وجہ جانب مژا صاحب نے  
یہ بیان فرمائی ہے کہ میرارو نے سخن قرآن والے عیسیٰ کی طرف نہیں بلکہ انجلی والے  
یسوع کی طرف ہے بات کچھ سمجھ میں نہیں آئی۔ آخر قرآن میں بھی تو انجلی والے مسیح  
یا عیسیٰ کا ذکر ہے۔

داتیتا الا نجیل فیہ هُدَىٰ وَنُورٌ (قرآن)

(ہم نے حضرت مسیح کو انجلی دی جس میں ہدایت اور روشنی ہے)  
یہ دونوں الگ الگ کیسے ہوئے کیا انجلی میں کہیں لکھا ہے کہ مسیح شرب  
پیتے جھوٹ بولتے مداریوں کے کھیل دکھاتے اور فاشہ عورتوں کی نسل سے نکھلے  
کہیں نہیں تو پھر آپ نے حضرت مسیح کی یہ انکھی سیرت کہاں سے حاصل کی ہے جب  
قرآن و انجلی برد و میں حضرت مسیح کی نہایت بلند مطہر اور مقدس تصویر ملتی ہے تو پھر  
انجلی والے مسیح کو شرمنی اور جھوٹا کہتا کیا معنی؟ قرآن کا عیسیٰ انجلی کے یسوع سے کوئی

الگ مستقی نہیں تھا:

ایک دو ماہ بعد مریم کو بیٹا پیدا ہوا۔ وہی عیسیٰ یا یسوع کے نام سے موسوم ہوا۔  
(جیشمہ مسیحی صفحہ ۱۸)

بکھہ ایک قدم اور آگے بڑھ کر فرمایا:

”آپ حضور علیہ السلام کا نام احمد تھا یعنی خدا کا سچا پرستار اور اس کے فضل و حیم کا شکر گزار اور یہ نام اپنی حقیقت کے رو سے یسوع کا مترادف ہے۔  
(تحفہ گولبردیہ صفحہ ۱۵۹)

جناب مزا صاحب اپنے تمام درنبوت میں حضرت علیسی علیہ السلام کے خلاف تھفتے رہے لیکن کبھی کبھی یہ بھی فرماتے رہے کہ میرا روئے سخنِ انجیل والے عیسیٰ کی طرف ہے آخر <sup>۱۹</sup> صفحہ میں اس راز سے یوں پردہ اٹھایا:

”ہماری قلم سے حضرت علیسی علیہ السلام کی نسبت جو کچھ خلاف شان ان کے نکلا ہے وہ الزامی جواب کے زنگ میں ہے اور وہ دراصل یہودیوں کے الفاظ ہم نے نقل کئے ہیں۔“

(مقدمہ جیشمہ مسیحی حاشیہ صفحہ ب)

لیکن جناب مزا صاحب فراموش کر گئے کہ یہودیوں کے ہاں حضرت مسیح علیہ السلام گردن زدنی تھے اور ہمارے ہاں وہ ایک اول العزم رسول ہیں کیا ایک مسلمان کے لیے مناسب ہے کہ وہ یہودیوں کا ہم آہنگ ہو کر ایک جلیل المرتبت پیغمبر کے خلاف زبان کھولے یہودی تو ہمارے حضور پُنور کو بھی گالیاں دیتے ہیں کیا ہم اس معاملے میں بھی ان کی تقلید کریں؟

جس طرح یہود مغضن تعصب سے حضرت علیسیٰ اور ان کی انجیل پر جملے کرتے ہیں اسی رنگ کے جملے علیسیانی قرآن شریف اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر کرتے ہیں علیسائیوں کو مناسب نہ تھا کہ اس طریقے بد میں یہودیوں کی پیروی کرنے۔  
(مقدمہ حسپتمہ مسیحی صفحہ ب)

اگر علیسائیوں کے لیے یہود کے "طریقے بد" کی پیروی نامناسب تھی تو جناب مزا صاحب کے لیے اسی پیروی کا جواز کہاں سے نکل آیا: ہاں تو ہم مزا صاحب کی تحریریات کی روشنی میں حضرت مسیح کے اخلاق خواص کا جائزہ لے رہے تھے، اقتباسات بالا کا ملخص یہ نکلا۔

- ۱۔ کہ حضرت مسیح کا علم مزا صاحب سے کم تھا۔
- ۲۔ کہ خدائی تائید مزا صاحب کے ساتھ زیادہ تھی۔
- ۳۔ کہ مزا صاحب "اپنی تمام شان میں حضرت مسیح سے بہت بڑھ کر" تھے۔
- ۴۔ کہ مسیح علیہ السلام شرابی تھے۔
- ۵۔ کہ وہ بذریعہ بان تھے۔
- ۶۔ کہ وہ نہایت غیر مہذب الفاظ استعمال کرتے تھے۔
- ۷۔ کہ وہ مسموم نیزم جیسے کمر وہ اور قابل لفڑت عمل میں کمال رکھتے تھے۔
- ۸۔ کہ وہ "روحانی تاثیروں میں ضعیف نہ کہے اور قریب قریب تاکام" تھے۔
- ۹۔ کہ اس "درمانہ انسان" کی پیشگوئیاں بے معنی تھیں۔
- ۱۰۔ کہ اس کی نبوت کے ابطال پر کٹی دلائل قائم تھے۔
- ۱۱۔ کہ آپ کو کسی قدر جھوٹ بولنے کی بھی عادت تھی۔

۔ ۱۱، کہ ان کی محبت اور پیارش ایسی ہی تھی جیسے برسات میں کثیر سے پیدا ہو جائیں۔

۔ ۱۲، کہ وہ رجولیت سے محروم تھے اور یہ تھا ہونا کوئی صفت نہیں۔

۔ ۱۳، کہ گندمی گالیوں کی وجہ سے ”شریفوں نے آپ سے کنارہ کر لیا تھا“

۔ ۱۴، کہ آپ کی تین دادیاں اور نانیاں زناکارہ تھیں۔

۔ ۱۵، کہ آپ کی مسیح علیہ السلام کی اس ”سیرت“ کو میشی نظر کر کر حضرت  
حضرت مسیح علیہ السلام کی اس ”سیرت“ کو میشی نظر کر کر حضرت  
مرزا صاحب کا یہ ارشاد لغور مطالعہ فرمائیے۔

میں شیلے مسیح ہوں۔ یعنی حضرت مسیح کے بعض  
درخانے خواہ میں اور عادات اور اخلاق اور غیرہ کے خدا تعالیٰ  
نے میرے فطرتے میں بھی کہے ہیں۔

(ازالہ صفحہ ۱۹)

بِسْمِهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## تاریخ بعثت

حضرت علیہ السلام کی تاریخ بعثت سب کو معلوم ہے کہ نہستہ میں حضرت جبریل علیہ السلام بالکل پہلی مرتبہ فارحرام میں آئے تھے اور حضور سے کہا تھا۔  
 اقراء۔ یا سِرِ فَیْدَةَ الَّذِی خَلَقَ۔ خَلَقَ الْاِلَٰسَاتَ مِنْ عَلَقَ۔  
 اقراء۔ دَدَبَتُكَ الدُّكُومُ الَّذِی عَلَمَ بِالْقُلُوبَ۔

راسِ محمد پڑھ، اور اس اللہ کا نام لے کر پڑھ جس نے انسان کو ارتقا، منازل میں ہجونک سے پیدا کیا، اس عظیم رب کا نام لے کر پڑھ جس نے قلم نو نام دیا۔

لیکن جناب مزرا صاحب کی تاریخ وحی کو نہی ہے یہ معلوم کرنا کارنے والوں مزرا صاحب کی علمی تفاسیر بہترین جن میں سے ہر کتاب آپ کے نشانات دلائل ببوت، زمانہ رسالت اور الہامات سے لبریز ہے اور تقریباً ہر کتاب میں کئی کئی مرتبہ آپ نے اپنے دعوائے رسالت کی تاریخ بیان کی ہے ہم باقی کتابوں کو چھوڑتے ہیں اور صرف وہ کتابیں کھول کر آپ کی تاریخ رسالت معلوم کرنا چاہتے ہیں، ہم اور اقْگَذْ شتہ میں واضح کرچکے ہیں کہ جناب مزرا صاحب کی وحی قرآن و تورات کی ہمپایہ تھی، اس سلسلے کا پیغام کب نازل ہوا، اقتباسات

ذیل کو دیکھئے۔

## ۰ اے براہین احمدیہ سالِ تصنیف ۱۸۸۰-۱۸۹۱ء

اس کتاب میں ایک مقام پر ۱۸۷۹ء کا ایک الہام درج کرتے ہیں جسے وہ آخر تک اپنی دیگر تصنیف میں دہراتے چلے جاتے ہیں، اور وہ یہ ہے۔

وہ تجھے بہت برکت دے گا، یہاں تک کہ بادشاہ تیر سے کٹروں سے برکت ڈھونڈیں گے۔

(حاشیہ در حاشیہ ۳، براہین احمدیہ صفحہ ۵۲۱)

## ۰ ازالہ اوہام - تاریخ تصنیف ۲۔ ستمبر ۱۸۹۱ء

”وہ آدم اور ابن مریم ہی عاجز ہے اور اس عاجز کا یہ دعویٰ ہے دن برکت سے شائع بول رہا ہے۔“

(ازالہ صفحہ ۴۹۵)

ازالہ ۱۸۹۱ء کی تصنیف ہے اس سے دس برس کم کیجئے باقی ۱۸۷۸ء

## ۰ لشان آسمانی - تاریخ تصنیف جون ۱۸۹۲ء

یہ عاجز اپنی عمر کے چالیسویں برس میں دعوت حق کے لیے بالہام خاص مامور کیا گیا، اور لشناست دی گئی کہ اسٹی برس تک یا اس کے قریب تیری عمر ہے

سواس الہام سے چالیس برس تک دعوت ثابت ہوئی ہے جن میں سے  
دین برس کاٹ لگز رکھی گئے ہیں۔

(لشان آسمانی صفحہ ۱۵)

۱۸۹۲ء میں سے دین کم کیجئے باقی ۱۸۸۲ء۔

۰۴۔ شہادت القرآن نومبر ۱۸۹۳ء کی تصنیف ہے۔

”میسح موعد نے بھی چودھویں صدی کے سر پر ظہور کیا۔“

(شہادۃ القرآن صفحہ ۲۸)

یہ نہیں کیا کہ ”تیرھویں صدی کے آخر“ میں بلکہ ”چودھویں صدی کے  
سر“ یعنی آغاز میں ظہور کیا، اگر آغاز سے مراد ۱۳۰۷ھ میں جائے تو یہ مساوی  
بنتی ہے ۱۸۸۳ء علیسوی کے۔

۰۵۔ ترقیق القلوب (تاریخ تصنیف ۲۰ ستمبر ۱۸۹۹ء)

”تیرھویں صدی کے ختم ہونے پر یہ محدث دیا۔“

(ترقیق القلوب صفحہ ۳۰)

یہ بالکل اقتباس بالا کی تائید ہے۔

۰۶۔ الریعن - جون ۱۹۰۰ء کی تصنیف ہے۔

یہ دعویٰ ہے منحاب اللہ ہوتا اور مکالمات الہیہ کا تقریباً تیس برس ہے۔

(الریعن نمر ۳ صفحہ ۷)

۱۹۰۰ء سے تیس گھنٹائیں باقی نہ ہے۔

میرے وحی اللہ پا نے کے دن سیدنا محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم  
کے دونوں سے برابر کیے۔

(اربعین نمبر ۳ صفحہ ۵۶)

حضرت علیہ السلام کے ایام و حی تقریباً ۲۷ شتمسی سال تھے اللہ  
سے بالائیں کم کر دو۔ باقی <sup>۱۸۴۸</sup> سال  
”تیری عمر اشیٰ برس کی ہو گئی..... اور یہ اہام  
قریباً پنیس برس سے ہو چکا ہے۔“

(اربعین نمبر ۳ صفحہ ۳۶)

اس اقتباس کے رو سے پہلا اہام آپ سے <sup>۱۸۴۹</sup> سال میں نازل ہوا  
تھا، اس لیے کہ اربعین <sup>۱۹۰۰</sup> سال کی تصنیف ہے۔

۶۔ تحفہ گوئہ یہ <sup>۱۹۰۱</sup> سالہ (اول) کی تصنیف ہے۔

”میرے دعوے کے وقت رمضان کے ہیئت میں اسی صدی یعنی  
چودہویں صدی <sup>۱۳۱۱</sup> سال میں خسوف کسوف ہو گیا۔“

(تحفہ گوئہ صفحہ ۲۲)

اس اقتباس میں ”دعوے کا وقت“ <sup>۱۳۱۱</sup> سالہ بتایا گیا ہے۔ جو  
۱۱۹۲ عیسیوی کے مطابق ہے:

وانیاں نبی بتاتا ہے کہ اسی نبی آخرہ الزمان کے ظہور سے جب بارہ سو نوے  
برہن گز رجایں گے تو وہ میسح موعود طاہر ہو گا اور <sup>۱۳۳۵</sup> سالہ ہجری تک اپنا کام

چلائے گا۔

(حاشیہ تحفہ گوٹر ویہ صفحہ ۱۹۱)

حضرت علیہ السلام کی ولادت نئے نئے ظہور (بعثت) نئے اور بحلت نئے میں ہوئی تھی، سال ظہور لعین نئے میں اگر ۱۲۹۰ برس اور جمع کردیئے جائیں تو یہ نئے بتا ہے، کیا مرا صاحب نئے میں مبعوث ہوئے تھے؟ اگر ظہور سے مراد ولادت لی جائے تو تاریخ ببعثت ۱۹۰۵ جمع ۱۲۹۰ مطابق نئے بتی ہے۔

اور آخری فقرہ بھی قابل غور ہے اور نئے نئے تک اپنا کام چلائے گا،

لیکن مرا صاحب کا انتقال نئے نئے میں ہو گیا تھا۔

۸۰ - ضمیمہ تحفہ گوٹر ویہ الگست نئے کی تقسیف ہے۔

"یہ دعوے منجانب اللہ ہونے اور مکالمات الہیہ کا قریباً تیس برس

سے ہے" (ضمیمہ تحفہ گوٹر ویہ صفحہ ۶)

نئے سے تیس برس کم کیجئے باقی نئے

تیری عمر اسٹی برس ہوگی ..... اور یہ الہام قریباً پنکیس برس

(یعنی نئے میں)

(ضمیمہ تحفہ گوٹر ویہ صفحہ ۶۹)

۹۰ - حقیقتہ الوجی رئے میں شروع ہو کر ۱۵ امتی نئے کو ختم ہوئی۔

ٹھیک بارہ سو نوے (۱۲۹۷ھ) میں خدا تعالیٰ کی طرف سے یہ عاجز

شرفِ مکالمہ و مخاطبہ پاچ کا تھا۔

(حقیقتہ الوجی صفحہ ۱۹۹)

۱۲۹۔ مطابق شمسیہ

پیام صلح بناب مزدِ صاحب کی آخری تصنیف ہے جو رحلت ۲۴  
منیٰ شمسیہ سے صرف دو روز پہلے لکھی گئی تھی  
”یہ تقریباً تیس برس سے خدا کے مکالمہ و مخاطبہ سے مشرفت ہوں۔“  
۱۹۰۔ سے تیس کم کیے جائیں تو باقی شمسیہ رہتا ہے۔  
ان اقتباسات کا خلاصہ یہ ہے۔

- ۱۔ تحفہ گولڑویہ کے مطابق تاریخ بعثت شمسیہ یا شمسیہ بنی ہے۔
- ۲۔ الرعن کے مطابق تاریخ بعثت شمسیہ بنی ہے۔
- ۳۔ ضمیمه تحفہ گولڑویہ ” ” شمسیہ ۱۸۴۶ء
- ۴۔ برلن ” ” ” ” شمسیہ ۱۸۴۹ء
- ۵۔ تریاق القلوب ” ” ” ” شمسیہ ۱۸۶۵ء
- ۶۔ ضمیمه تحفہ گولڑویہ ” ” ” ” شمسیہ ۱۸۶۷ء
- ۷۔ حقیقتہ الوجی ” ” ” ” شمسیہ ۱۸۶۳ء
- ۸۔ پیام صلح ” ” ” ” شمسیہ ۱۸۶۸ء
- ۹۔ نشان آسمانی ” ” ” ” شمسیہ ۱۸۷۲ء
- ۱۰۔ شہادۃ القرآن ” ” ” ” شمسیہ ۱۸۸۳ء
- ۱۱۔ تحفہ گولڑویہ ” ” ” ” شمسیہ ۱۸۹۳ء

احمدی بھائیو! آپ ہی فرمائیں کہ ہم جناب مزرا صاحب کے کس  
قول کو مانیں، یہ گیارہ اقوال ہیں، ان میں سے جس ایک پر ایمان لا دیں، باقی  
دُن کی تکذیب ہوتی ہے۔

---

پانچواں باب

## دلائل بر نبوت

- جناب مزرا صاحب نے اپنی نبوت پر مندرجہ ذیل دلائل پیش کی ہیں۔
- .. اول، آئیہ خاتم النبیین جس پر بحث ہو چکی ہے۔
- دوم، آئیہ اد للہ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمْ
- سوم، آئیہ دُلُوتْقُول عَلَيْنَا
- چہارم، آئیہ کما ارسلنَا اَلی فُرْعَوْنَ دُسُولَةٌ

**أَدْلِيلٌ كَمَعَ الَّذِيْتَ** فَادْلِيلٌ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمْ  
 النبیین والصدیقین والشہداء والصالحین ذ  
 ان لوگوں کی رفاقت میں ہوں گے جن پر اللہ کے العامت نازل ہونے  
 مثلًا نبیا، اصدقہ، شہیدا اور صلیحا)

جس طرح دنیا میں بے شمار مقامات، مناصب اور اکرامات موجود ہیں  
 اسی طرح اُخروی زندگی میں بھی زندگی کے مدارج ہوں گے۔ یہ ناقابلِ لقین ہے  
 کہ وہاں امام غزالی اور یقینو کمبا۔ کا درجہ حیات ایک ہو۔ اگر یقینو کمبا خدا اور رسول

کا نام سرہ ہے۔ بواسے منعم علیم کی رفاقت انصبب ہو سلتی ہے لیکن ان کی شان  
نبس مل سنت مدد الہستان (الزینہ) بکنگھم پلیس میں رہتی ہے جہاں کئی سول لازموں  
تواسی فوجی رفتار میں حاصل ہے کوئی لہذا ناپکار ہا ہے کوئی بچوں کو بہلار ہا ہے کوئی  
مودودی پلار ہے کوئی صفائی پر متعین ہے کوئی فرض حفاظت سر انجام دے رہا  
ہے لیکن ان میں سے کوئی بھی اس کی شان ملوکیت میں شرک نہیں۔

اس آیت سے جو استدلال جناب مرزا صاحب نے قائم کیا ہے وہ  
یہ ہے کہ جب خدا اور رسول کے پیر اس نزدگی میں صدیق شہید اور صالح بن سکتے  
ہیں تو وہ بھی ہو سکتے ہیں۔ اس استدلال کے متعلق عرض ہے کہ

آیت میں مع (سامنہ، رفاقت، ہمراہ ہونا) کا نہ ہے بلکہ یعنی وہ تو نہیں،  
کی رفاقت میں ہوں گے، نہ کہ خود بھی بن جائیں گے۔ کوئی رفر کے سامنہ ہونے  
کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ سامنہ بھی گورنر ہیں، انگلستان کے آئین کے مطابق بادشاہ  
کا صرف بڑا شرکایا شرکی ولی عہد ہوا کرتی ہے لیکن اس کی رفاقت کافیز ایک دن میں  
کئی سول لازموں، افسروں اور ملاقا تیوں کو نصیب ہوتا ہے جن میں سے کسی ایک  
کے بھی بادشاہ بننے کا امکان نہیں اس لیے کہ آئین مانع ہے، اسی طرح ابیار کی  
رفاقت کی عزت لاکھوں انسانوں کو حاصل ہو سکتی ہے لیکن حضور علیہ السلام کے  
بعد کوئی فرد بھی نہیں بن سکتا اس لیے کہ آئین قرآن مانع ہے۔

جناب مرزا صاحب نے آیہ زیر بحث کو ہر جگہ نامکمل لکھا ہے یا کم از کم میری  
نظر سے جس قدر کتابیں گزری ہیں، ان میں یہ آیت نامکمل لکھی ہوئی تھی اور  
آخری حصہ کہیں بھی مذکور نہیں تھا اور وہ یہ ہے۔

## (د حسن اولیاء مر فیقاً)

(اور یہ لوگ انبیاء وغیرہ کتنے عمدہ فیق ہیں)

دیکھا آپ نے کہ اللہ نے لفظ مع کی کتنی عمدہ تفسیر پیش کی ہے اب اس آخری ٹکڑے کو ساری آیت کے ساتھ بلا کر ٹپر ہے:  
خدا اور رسول کے پیر و منعم علیہ گروہ یعنی انبیاء، اصدق قا شہدا اور صلحاء کے ساتھ ہوں گے اور یہ کتنی اچھی رفاقت ہے۔

ہے کوئی پچیدگی اس تفسیر میں؟ اور ہے کوئی امکان اس آیت میں نبی بننے کا؟ اگر ہم سیدھی سی بات کو موڑنا اور کھینچنا شروع کر دیں تو رسول کو خدا اور خدا کو عبد نبا سکتے ہیں مثلاً ہم کہہ سکتے ہیں کہ سورہ فاتحہ میں خدار رسول سے کہہ رہا ہے۔

ایاک نعبد (اے رسول ہم تیری ہی عبادت کرنے ہیں) کیا سورہ فاتحہ میں کوئی ایسی رکاوٹ موجود ہے جو ہمیں اس تفسیر سے روک سکے؟ تاویل وہ حریب ہے جس سے ہم خود خدا بن سکتے ہیں۔ کیسے؟ منصور سے لپھو ابن العربي کے نظریہ وحدت الوجود کا مطالعہ کر د۔ بدھ کے نروان اور آریوں کے ویدیانت کو دیکھو۔ اگر ان قدیم نظریوں پر کوئی کتاب نہ مل سیلے تو کسی پادری کے پاس جاؤ۔ وہ باپ بیٹے اور روح القدس کی خدائی پہ وہ وہ دلائل دے گا کہ آپ سریش کر رہ جائیں گے تاویل کے زدر سے آپ ایک فاسق لوجنتی اور وہی کو جہنمی بننا سکتے ہیں تاویل دہ آگ بے جود یہ وحیم سب کو چونک سکتی ہے، اس لیے تاویل کو تو رکھیے ایک طرف اور ایک سادہ لوح طالب لعلم یا

ایک دیت رہ حق کی طرف آیہ بالا پڑھ دیجئے اور انسان فرمائیں کہیے نہ کیا اس آیت میں کہیں کوئی نبی بننے کا شکر موجود ہے؟ نہیں اور قطعاً نہیں۔

جناب مزا صاحب پورے میں بڑتی تک اس آیت دلیل افترا سے استدلال فرماتے رہے، اس استدلال کو تہذیف میں بار بار دہراتے رہے اور لطف یہ کہ آپ کے مخالفین یعنی مولوی محمد حسین بشاوی مولانا شناور اللہ امرت سری مولوی عبدالحق غزنوی و دیگر سیکھوں علماء میں سے کوئی ایک بھی اس استدلال کا جواب نہ دے سکا۔  
پہلے آیت ملاحظہ کیجئے۔

ادْنَهْ لِقُولْ دَسْوِلْ كَرِيْدَمَا هُوْبِقُولْ شَادْ تَلِيلْ مَا  
تَوْمُونْ وَلَا بِقُولْ كَاهْنْ تَلِيلْ مَا تَذْكُرْ دُنْ تَفْزِيلْ مَنْ رَبْ  
الْعَالَمِينْ دَلْوَتْقُولْ عَلِيْنَا بَعْضُ الْأَقَاوِيلْ - لَا مَذْنَدْ تَامَّهْ  
بَالْحَمِينْ - ثُمَّ لِقَطْحَتْ مَهْنَهْ الْوَتِينْ ۝

یہ قرآن رسول کریم کا قول ہے۔ شاعر کا قول نہیں تم کیوں نہیں مانتے نہ کسی کا ہن کا قول ہے۔ پھر کیوں درس ہدایت نہیں لیتے اس کے اتارتے کا سامان اللہ نے کیا۔ اگر یہ رسول کریم ہماری طرف غلط باتیں منسوب کرے تو ہم اس کا دیاں ہاتھ پکڑ کر اس کی رگ گردان کاٹ دالیں۔

اس آیہ سے جناب مزا صاحب نے مندرجہ ذیل استدلال قائم کیا:  
خدا تعالیٰ قرآن کریم میں صاف فرماتا ہے کہ جو میرے پر افترا کرے اس

سے بڑھ کر کوئی ظالم نہیں، اور یہی جلد مفتری کو ملکت آہوں، اور اس کو مہلت نہیں دیتا لیکن اس عاجز کے دعوائے مجد و مشیل میمع ہونے اور دعوائے ہم کلام الہی ہونے پر اب بفضلہ تعالیٰ گیارہوں برس جاتا ہے کیا یہ نشان نہیں ہے کہ اگر خدا تعالیٰ کی طرف سے یہ کار و بار نہ ہوتا تو کیونکہ عشرہ ہائلت تک جو ایک حصہ عمر کا ہے ٹھہر سکتا تھا۔

(نشان آسمانی صفحہ ۳۳)

”مپت تر عجب پر تعجب یہ کہ خدا تعالیٰ نے ایسے نظرِ مفتری کو اتنی لمبی مہلت بھی دے دی جسے آج تک بارہ برس گزر چکے ہوں، اور مفتری ایسا اپنے افتراء میں بے باک ہو۔“ (شمادت القرآن صفحہ ۶۷)

”خدا تعالیٰ کی تمام ایاک کتابیں اس بات پر متفق ہیں کہ جھوٹا بی بلال کیا جاتا ہے۔“ (ضمیمه الرابعین نمبر ۳، ۴)

”خدا تعالیٰ مفتری علی اللہ کو سہ رگز سلامت نہیں چھوڑتا اور اسی دنیا میں اس کو سزا دیتا ہے اور بلال کرتا ہے۔“

(الرابعین نمبر ۲ صفحہ ۲۷)

خدا تعالیٰ قرآن شریف میں بار بار فرماتا ہے کہ مفتری اسی دنیا میں بلال ہو گا، بلکہ خدا کے سچے نبیوں اور مامورین کے لیے سب سے بڑی یہی دلیل ہے کہ وہ اپنے کام کی تکمیل کر کے مرتے ہیں، اور ان کو اشاعت دین کی مہلت

دی جاتی ہے اور انسان کی اس فحقر نہگی میں بڑی سے بڑی مہلت تیئیں  
برس ہے۔ (اربعین نمبر صفحہ ۵)

پھر تو رات میں یہ عبارت ہے ..... اس آیت میں خدا تعالیٰ  
نے صرف فرمادیا کہ افڑا کی سزا خدا کے نزدیک قتل ہے۔  
(اربعین نمبر صفحہ ۹)

ان اقتباسات کا ملخص یہ ہے کہ ہر جھوٹا بھی (مفقری) ہلاک کر دیا جاتا ہے  
چونکہ میں دعوا ہے نبوت کے بعد اتنے برس سے زندہ ہوں اس لیے میں بھاریوں  
ہوں، اس استدلال کے سلسلے میں جناب مزا اصحاب نے مختلف علماء کو بار بار  
چیلنج دیا کہ اگر اسلام کی طویل تاریخ میں کوئی جھوٹا بھی ہلاک نہ ہوا ہو تو اس کا نام  
بناو۔ لیکن کوئی عالم گذشتہ ستر برس میں ایک مثال بھی پیش نہ کر سکا:  
ہم اس استدلال کے سلسلے میں صرف دو معروضات پیش کرتے ہیں۔

مسلمان ہر زمانے میں ختم نبوت کے قائل اور مدعی نبوت کو واحب القتل  
اُول سمجھتے رہے ہیں، ایشیا، صیر، عراق، ایران، شام، مصر، یونیس، افغانستان  
اور بخارا میں صدیوں سے اسلامی حکومت قائم ہے جہاں کسی مدعی نبوت نے سر  
اٹھایا، فوراً یا تو مُسیلمہ و مقتول کی طرح قتل ہو گیا، اور یا ۴۰ مُسْتَقْبَی کی طرح تائب  
ہو گیا، فرمائیے، ان حالات میں کسی جھوٹے نبی کی دس بلیں سالہ نبوت کی کارگزاری  
لائیں تو کہاں سے اسلامی تاریخ میں سے کوئی ایسی مثال ڈھونڈنا کہ مدعی نبوت

ایک طویل مدت تک زندہ رہا ہو۔ بے حد مشکل بلکہ ناممکن ہے۔ ہاں اگر کسی اور قوم رہندو، انگریز وغیرہ کی حکومت ہو اور وہاں ایک نہیں بلکہ ایک ہزار جھوٹے بنی بھی پیدا ہو جائیں، تب بھی ان کا بال بیکاتک نہیں ہو گا:

انگریز دوسروں کے غیر سیاسی عقائد میں بہت کم خل دیتا تھا کوئی نبی ہو یا غیر نبی اس کی م blas سے جناب مزا صاحب کے دعوے نبوت کے بعد احمدیوں اور غیر احمدیوں (احمدیوں سے زیادہ) سے تقریباً بیس رسول ائمہ۔ مثلاً چراغ دین (جہوں)، الی بخش اکونشٹ لاہور، داکٹر عبد الحکیم (پشاور)، عبد الرحمن فیض الدین لکھو کے، علام دستگیر قصوری، سعد الدلہ دھیانوی، فیقر مزا عبد الملطیف گناچوری، یار محمد قلویانی، علام محمد لاہوری، عبد اللہ تیالپوری صدیق دیندار، وغيرہ وغيرہ، ایک دو کے بغیر جو طاعون سے ہلاک ہو سے باقی سب کے سب طبعی موت مرے، علام محمد لاہوری (احمدیہ بلڈنگز) فیض دین ۱۹۵۲ء میں دعوائے نبوت کیا تھا، اور ۱۹۵۳ء تک وہ اپنے اہم امداد و معجزات نیز دعاوی دلالت کے مجموعے (مطبوعہ وغیر مطبوعہ) مجھے پھیجتے رہے۔ میں ان تمام کورسی کی توثیری کے حوالے کرتا رہا، البتہ میں نے ان کا ایک طویل خط محررہ ۱۲ مارچ ۱۹۵۴ء محفوظ کر لیا ہے، اس خط میں مجھے لکھتے ہیں کہ تم نے اپنی نصانیف میں مطالعہ کائنات پر بحث کی، قوم کو ایثار جانی و مالی کا بھی درس دیا، نظام تربیت پر بھی روشنی ڈالی:

لیکن

الامام المهدی آخر الزمان کے وجوہ کو آپ نے اپنی تصاف نیف

میں فراموش کر کے کتمانِ حق کا بھاری جرم کیا ہے۔ (صفہ ۲)

الامام المہدی سے مراد ان کی اپنی ذات ہے۔

اسی طرح تحسیل گٹھشکر کے ایک موقع گناچور میں مولوی عبداللطیف نے ۱۹۲۱ء میں لوائے نبوت بلند کیا تھا، دسمبر ۱۹۲۲ء کا ذکر ہے کہ میں راہبوں ضلع جالندھر سے جالندھر کو جاریا تھا کہ دوسرے سلیش زnam بھولتا ہوں شاید بنگر) پر لوگ کہہ رہے تھے کہ اس کاٹوں میں ایک پیغمبر آیا ہوا ہے اور ظہر کے بعد وہ تقریر پڑھ کرے گا، میں وہیں گاتر گیا "پیغمبر صاحب" کی تقریر سنی جس کا مخفی یہ تھا کہ مرا صاحب کے فلاں فلاں اقوال کی وجہ سے میں پیغمبر ہوں، اس کی تقریر کا رُخ تمام تر جماعت قادیانی کی طرف تھا، تقریر کے بعد میں نے اٹھ کر کچھ لوپھنا چاہا تو پیغمبر صاحب نے انکار کر دیا اور اپنی جماعت کے ہمراہ تشریف لے گئے انہوں نے بعد میں یہ کتاب "چشمہ نبوت" لکھی، نیز بڑے بڑے پوستر اپنی نبوت کے متعلق نکالے، اس وقت ۳ مارچ ۱۹۳۳ء کا ایک پوستر میرے سامنے ہے اس کے نیچے صوییدہ زینیاز احمد خاں، رائے بھیتو خاں ذیلدار، چوہدری تذیر احمد خاں بی، اسے چوہدری سعادت علی خاں، چوہدری مہدی خاں، چوہدری کرامت علی خاں، چوہدری مشتاق احمد خاں، چوہدری احمد خاں اور گٹھشکر کے چند دیگر راجپوتوں کے دستخط ہیں، اس میں درج ہے:

"مولوی عبداللطیف سکنے گناچور ضلع جالندھر جو ہماری معزز قوم ایوبت کے ایک فرد ہیں تقریباً بارہ سال سے بنی ہونے امام مہدی، اور مجبد وقت ہونے کا دعویٰ کیے ہوئے ہیں ..... مولوی صاحب معلوم

اپنی سچائی پر ذیل کے الفاظ میں حلف اٹھاتے ہیں۔

”وْحَدَّادِ سَبْرَكَهُ ۖ وَخَدَّا کَیْ قَسْمِ اسْ زَمَانَے کا زَنْدَه اولو الغُزْمِ رسول  
ہوں اور اگر اس بات میں میں سچانہ ہوں تو خدا کی لعنت مجھ پر اور میرے اہل پر  
ابدال آباز نک ہو، اور رجو میری اس قسم کا یقین تکرے وہ بھی خدا کی طرف سے سزا  
کا مستحق ہے۔“  
(عبداللطیف نقلم خود)

اس کے مقابل میاں محمود احمد صاحب خلیفۃ المسیح الثانی اور مولوی

شیر علی صاحب ذیں کے الفاظ میں قسم کھائیں:

یہی شمود احمد ..... اور مولوی شیر علی جو میری جماعت کے ملہم  
ہیں، خدا کی قسم کھا کر اس امر کا اعلان کرتے ہیں ..... کہ مولوی عبداللطیف  
کا دعوے جھوٹا ہے، اگر ہم اس قسم میں جھوٹے ہیں تو خدا کی لعنت مجھ پر مولوی  
شیر علی پر، اور ہماری اولاد پر ابد الآباد تک ہو ..... ”

مزا صاحب کو بنی ماننے سے ہمیں چالیس کر دشامت محمد یہ کو کافر قرار دینا پڑتا ہے ان کے ساتھ تمہار پڑھنی، ان کا نماز جنازہ پڑھنا یا ان کے ساتھ رشته داری کرنا حرام قرار دینا پڑتا ہے ..... میں بھی ثابت تھی مزا صاحب کے اس فتویٰ کو مفسوخ قرار دیتا ہوں .....

(اشتہار م، مارچ ۱۹۳۳ء)

مولوی عبداللطیف کب تک زندہ رہے یقینی طور پر معلوم نہیں گڑھ شکر  
کے بعض مہاجرین کہتے ہیں کہ وہ ۱۹۸۵ء تک زندہ رہے بعض ان کا سال وفات  
۱۹۳۳ء بتاتے ہیں سن وفات چالیس ہو یا پانچالیس سوال یہ ہے کہ ان دونوں

مفتریوں (غلام محمد عبداللطیف) کو اللہ نے کیوں بلکہ نہ کیا اور کیوں انہیں بیسیں  
بیس برس تک افترا و اضلال کے لیے باقی رکھا کیا ان کی رگ بگردن اللہ کی رسائی  
سے باہر نہیں۔ یا نعوذ باللہ اللہ کو وہ اپنی بات بھول گئی تھی۔

”کہ اگر یہ رسول ہم پر افترا باندھتا تو ہم اس کا دایاں ہاتھ پکڑ کر اس کی رگ  
جان کاٹ دلتے“

اگر یہ لوگ جھوٹے تھے اور یقیناً جھوٹے تھے تو پھر ان کے بلکہ نہ ہونے  
کی کوئی وجہ تو ہوئی چاہیئے۔

آئیے وجبہ ہم بتاتے ہیں، بات یہ ہے کہ زیرِ تحقیق کا مفہوم ہمارے علماء  
سے آج تک مخفی رہا، قرآن مفسر قرآن ہے اس آیہ کی تفسیر ایک اور آیت میں  
موجود ہے۔ یہاں قابلِ حل صرف یہ سوال ہے کہ رسول کریم کون ہے، اگر اس  
سے مراد حسنور صلعم ہوں تو جناب مزا صاحب کا استدلال درست ہے  
اور اگر کوئی اور ہو تو درست نہیں۔ ”رسُولِ كَرْلِيم“ کی تفسیر آیہ ذیل میں ملاحظہ  
ہو رہا ہے لقول رسول کریم ذی قوله عند ذی العرش  
مکین - مطاع ثعامین و ما ماحبکه پجنون - ولقد رأى  
بالافق المبين - وما هو على الغيب بضئيل - وما  
هو بقول شيطان رجيم

### راللکویر

سارے قرآن میں صرف دو ہی آیات ہیں جن میں قرآن کو ”رسول کریم“  
کا قول کہا گیا ہے۔ پہلی آیت میں کہا گیا تھا کہ اگر یہ رسول کریم ہماری طرف غلط باتیں

منسوب کرے تو ہم اس کی رگِ جان کاٹ دالیں اور اس آیہ میں اُنہی رسول کو حکم کی وضاحت کی گئی ہے اس آیت سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ جس طرح مختلف مظاہر کوئی کانتظام مختلف فرشتوں کے سپرد ہے روشنی کافرشتہ سمندروں کا پانی بھارت میں بدل رہا ہے برفتانوں کافرشتہ ہواؤں کو بادلوں میں تبدیل کر رہا ہے اسی طرح ایک فرشتہ وحی کے کام پر مامور ہے وہ منشائے ایزدی سے الہار پا کر اور اس منشا کو اپنے الفاظ میں ڈھال کر کسی رسول کی طرف پھیج دیتا ہے تنزیل (ترسیل آثارنا) کانتظام اللہ کرتا ہے اور مشیت کی ترجیحی وہ فرشتہ جسے قرآن میں دو مرتبہ رسول کریم کے نام سے یاد کیا گیا ہے قرآن حکیم کو اول تا آخر پڑھ جائیے یہی نظر آئے گا کہ تنزیل کا کام تو اللہ کر رہا ہے لیکن یہ کتابی رسول کریم کا قول ہے امورِ بیزادان کو معاملاتِ انسان پر قیاس کرنا درست نہیں تا ہم فرمیں فاطمہ ہم ایک مثال سے اس مسئلہ کو واضح کرتے ہیں۔

اًبَّجَلَ آپَ دِیکھتے ہیں کہ حکومت لمبے لمبے احکام جاری کرتی ہے یہ سب کے سب گورنر کی طرف اخ سے ہوتے ہیں لیکن ان احکام کے الفاظ گورنر کے نہیں ہوتے بلکہ کوئی سیکرٹری ڈرافٹ (مضمون حکم) تیار کرتا ہے جو گورنر کی مشیت یا منشا کا پوری طرح ترجیح ہوتا ہے اس یہی حال صحائف الہامیہ کا ہے کہ الفاظ رسول کریم کے اور ترجیحی تحدیث مشیت کی ہوتی ہے حضرت اقبال کے اس شعر میں بھی اس حقیقت پر کچھ روشنی پڑتی ہے س

مُحَمَّدٌ بھی تیرا جب سریل بھی قرآن بھی تیرا  
مگر یہ حرفِ شیرین تیرجاں تیر پسے یامیرا

اب آیت کا ترجمہ ملا حظہ فرمائیے :

یہ قرآن رسولِ کریم کا قول ہے جو بڑا ماقوت و را اور ربُّ العرش کے پاس مقیم ہے جس کی (آسمانوں میں) اطاعت کی جاتی ہے جو بے حد دیانت دار ہے آپ کا نبی (صَاحِبُ الْكُمْ) دیوانہ نہیں آپ کے نبی نے اس رسولِ کریم کو ایک روشن افق پر دیکھا تھا، یہ رسولِ کریم امور غیب کے ابدانع میں بخل سے کام نہیں لیتا اور یہ قرآن کسی مرد و شیطان کا کلام نہیں۔

اس آیت سے ظاہر ہے کہ رسولِ کریم اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم و جدِ اجدادِ اہستیاں میں حضور نے اس رسولِ کریم کو روشن افق پر بھی دیکھا تھا، یہ ربُّ العرش کے ہاں مقیم ہے اور اس قدر دیانت دار ہے کہ خالقِ مشیت کو کسی کمی بلیشی کے بغیر انہیاں تک منتقل کر دیتا ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ:-

”اگر یہ رسولِ کریم کوئی غلط بات ہماری طرف مسونب کرے تو ہم اس کا دایاں ہاتھ پکڑ کر اس کی رگ جان کاٹ دالیں۔“

دیکھ لیا آپ نے کہ ”رگ جان کاشتے“ کی وعید اس فرشتے سے تعلق کھنچے ہے تھے کہ حضور علیہ السلام سے جب بنیاد ہی نہ رہی تو پھر وہ قهر استدلال کیسے قائم رہ سکتا ہے جو مزرا صاحب نے صرف اسی بنیاد پر اٹھایا تھا کہ رگ جان والی دعید کا تعلق حضور علیہ السلام سے ہے ہے:-

نیز یہ بات ناقابلِ تسليم ہے کہ اس آیت میں تو خدا افتراضی اللہ کی سزا قتل

تجویز کرے اور باقی دو درجہ آیات میں جہاں اسی جرم کا ذکر ہے سزا یا تو ناکامی ہو، یا اگلی دنیا میں جہنم اور یا صرف لعنت مثلاً:-

**قَدْخَابٌ مَّنِ افْتَدَى هُ**

(مفتری ناکام ہو جاتا ہے) نہ کتنی

انسایفت ری الکذب الدین لا يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِنَا وَاللَّهُ هُوَ أَكَادِيلُهُ

راللہ کی طرف جھوٹ دہی منسوب کرتے ہیں جو اللہ آیات پر ایمان نہیں رکھتے یہ لوگ جھوٹے ہیں،

یہ نہیں فرمایا کہ یہ قتل ہو جائیں گے بلکہ آئیہ ذیل سے صاف صاف معلوم ہوتا ہے کہ جھوٹا نبی اپنی موت تک مہلت پتا ہے اور اس کی سزا کا سلسہ بعداز موت شروع ہوتا ہے:-

وَمَنْ أَقْلَمَ مِنْ أَفْتَرِي عَلَى إِنْهَا الْكَذَبُ أَوْ قَالَ أَوْحَى إِلَى  
وَلَعْرِيْحَ الْيَهِ شَيْءٌ عَدْمَنْ قَالَ سَأَنْزَلَ مِثْلَ مَا أَنْزَلَ إِنْهَادَ لَوْنَزِي  
أَذْ النَّظَالِمُونَ فِيْ غَمَرَاتِ الْمَوْتِ وَالْمَلِيْكَةُ بِا سَطْوَا يَدِيْهِمْ  
أَخْرِيْمُو الْفَسْكُرُ الْيَوْمَ تَجَزَّمُنَ عَذَابُ الْهُوْنَ بِمَا كَنْتُمْ  
تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ غَيْرُ الْحَقِّ دَكْنَتْرَعْنَ آيَاتِهِ تَسْتَكْبِرُوْتَهُ

اس سے ثانیاً لم کون ہے جس نے اللہ کی طرف جھوٹ منسوب کیا اور کہا کہ میری

طرف دھی آتی ہے، حالانکہ نہیں آتی، اور جس نے کہا کہ میں بھی اللہ کی طرح دھی نازل کر سکتا ہوں، کاش! ان ظالموں کی حالت تم اس وقت دیکھو سکو جب موت کی شتوں پر میں فرشتنے ان سے کہہ رہے ہوں کہ لاذر اپنی ارادوں، آج سے تمہیں رسوائی غذاب دیا جائے گا، اس لیے کہ تم اللہ کی طرف خلط یاتمیں منسوب کرتے تھے اور اس کے احکام کے مقابلے میں اکثر تھے تھے)

(سورہ النعام رکوع ۱۰)

جناب مزا صاحب نے آئیہ ذیل کو نہایت شد و مرستے دلیلِ حماۃلت تقریباً اپنی تمام تفہیمت میں پیش فرمایا ہے۔  
آیت یہ ہے۔

اَنَا اَرْسَلْنَا لِيَكُمْ دِسْوَلًا شَاهِدًا عَلَيْكُمْ وَعَمَّا اَرْسَلْنَا  
لَهُ فَرَعُوتُ رَسُولًا ۔

(اسے اہل عرب اہم نے تمہاری طرف سچائی کو واضح کرنے والا رشید) رسول بھیجا ہے جس طرح کہ فرعون کی طرف بھی ایک رسول بھیجا تھا اور استدلال یوں قائم کیا ہے:-

”کہماں جس طرح) کے لفظ سے یہ اشارہ ہے کہ ہمارے نبی صلعم مثیل ہوئی ہیں ..... اور نظر اپر ہے کہ محاۃلت سے مراد محاۃلت تامہ ہے زکر محاۃلت تافقہ ..... اور محاۃلت تامہ کی عظیم الشان جنزوں میں سے ایک بھی جزء ہے کہ اللہ جل شانہ نے حضرت موسیٰ کو اپنی رسالت سے شرف

کس کے پھر بطورِ اکرام و العام خلافت ظاہری و باطنی کا ایک لمبا سلسلہ ان کی شریعت میں رکھ دیا جو قریبًا چورہ سو برس مُفتَد ہو کر آخر حضرت علیہ السلام پر ان کا خاتمہ ہوا ..... اور جس طرح حضرت میمع حضرت موسیٰ علیہ السلام سے قریبًا چورہ سو برس بعد آئے تھے۔ اس میمع موعود نے بھی چودھویں صدی کے سرین طہور کیا اور محمدی سلسلہ موسوی سلسلہ سے انطباق گلی پا گیا اور اگر یہ کہا جائے کہ موسوی سلسلہ میں تو حمایتِ دین کے لیے نبی آتے رہے اور حضرت میمع بھی نبی تھے تو اس کا جواب یہ ہے کہ مُرسل ہونے میں نبی اور محدث ایک ہی منصب رکھتے ہیں اور جیسا کہ خدا تعالیٰ نے نبیوں کا نام مُرسل رکھا ہے، الیسا ہی محدث کا نام بھی مُرسل رکھا ..... چونکہ ہمارے سید و رسول صلی اللہ علیہ وسلم خاتم الانبیا ہیں اور بعد آنحضرت صلیع کوئی نبی نہیں آسکتا اس لیے اس شریعت میں نبی کے قائم مقام محدث رکھے گئے ..... اس امت کے محدث اپنی تعداد میں اور اپنے طوائف سلسلے میں موسوی امت کے مسلوں کے برابر ہیں۔

دشہادۃ القرآن ص ۲۹، ۳۶

قرآنی آیات پر نور کے ساتھ نظر کرنے سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ محمدی استخلاف کا سلسلہ موسوی استخلاف سے بالکل مطابق ہونا چاہیئے۔  
(دشہادۃ القرآن صفحہ ۴۹)

یعنی اسی دموسوی سلسلہ، طرز اور طریق کے موافق اور نیز اسی مدت اور زمانہ کے مشابہ اور اسی صورتِ جلالی اور جمالی کے مانند ..... اس امت میں بھی

خليفة بنائي جائين گے اور ان کا سلسلہ خلافت اس سلسلے سے کم نہیں ہو گا جو بنی اسرائیل کے خلفاء کے لیے مقرر کیا گیا تھا۔  
(ازالہ صفحہ ۴۶۸)

”اس امت کے لیے وعدہ تھا کہ بنی اسرائیل کی طرز پر ان میں بھی خليفة پیدا ہوں گے۔“  
(ازالہ صفحہ ۴۷۱)

اور یہ زمانہ (میمع موعود اور حضور علیہ السلام کا درمیانی زمانہ) بھی حضرت شیلِ موسیٰ (حضرت علیہ السلام) سے اسی زمانہ کے قریب قریب گزر چکا تھا۔ جو حضرت موسیٰ اور علیسیٰ کے درمیان میں زمانہ تھا۔

قرآن شریف اپنی نصوص قطعیہ سے اس بات کو واجب کرتا ہے کہ حضرت علیسیٰ علیہ السلام کے مقابل پر جو موسوی خلیفوں کے خاتم الانبیاء ہیں اس امت سے بھی ایک آخری خليفة پیدا ہوگا۔  
(تحفہ گورنر ویویہ صفحہ ۹۱)

خدا تعالیٰ نے قرآن شریف میں بارہ موسوی خلیفوں کا ذکر فرمایا ہے جن میں سے ہر ایک حضرت موسیٰ کی قوم میں سے تھا اور تیرھواں حضرت علیسیٰ علیہ السلام کا ذکر فرمایا جو..... موسیٰ کی قوم میں سے نہیں تھا، یعنی بات سلسلہ خلافت محمدیہ میں بھی پائی جاتی ہے یعنی حدیث ..... سے ثابت ہے کہ اس سلسلے میں بھی درمیانی خليفة بارہ ہیں اور تیرھواں جو خاتم ولایت محمدیہ ہے، وہ

محمدی قوم (قریش) میں سے نہیں اور یہی چاہیے تھے۔

(تحفہ گوٹر ویری ص ۳۶، ۳۷)

”سید الحمد صاحب ابریلوی اسلسلہ خلافت محمدیہ کے بارھوں خلیفہ ہیں،  
جو حضرت تیجیے کے مشیل اور سید ہیں۔“ (تحفہ گوٹر ویری صفحہ ۱۰۲)

وقد جاء على اجلٍ بعد نبیتِ المصطفیٰ كمثل  
اجلٍ بعثتَ الْمَسِيحَ فِيهِ بَعْدِ مُوسَىٰ

(خطبۃ الہمامیہ صفحہ ۲۷)

میسح موعود اور حضور علیہ السلام کے درمیان اتنا ہی زمانہ حاصل ہے جتنا  
حضرت موسیٰ اور میسح علیہ السلام میں تھا۔

ان اقتباسات سے استدلال کے تمام ہپلو سامنے آگئے :

• اول : کہ آیت میں کما کا لفظ حضور علیہ السلام کو حضرت موسیٰ کا مشیل  
ثابت کرتا ہے :

• دوم : کہ مہائلت سے مراد مہائلت نامہ ہے لیکن دونوں سلسلوں (موسیٰ و  
محمدی) کے خلاف تعدد اور میں برابر تھے اور میسح و موسیٰ علیہ السلام کے درمیان  
اتساہی زمانہ حاصل تھا جتنا میسح موعود اور حضور پُرپُر نور میں نیز موسیٰ سلسلے  
میں بارہ خلفا تھے اور تیرھوں میسح تھا :

• سوم : کہ جناب مزا صاحب خاتم الخلفا (لیکن آخری خلیفہ) تھے۔

• چہلتم: کہ جس طرح حضرت میسح اسرائیلی نہیں تھے اسی طرح مزا صاحب بھی  
قرشی نہیں تھے۔

• پنجم: کہ سلسلہ محمدیہ کا پہلا خلیفہ حضرت ابو بکر اور باہمیان خلیفہ سیدنا محمد  
بربیوی تھا۔

مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اس استدلال کے تمام اجنب اپر جدا گانہ نظر  
ڈالی جائے۔

## جزء اول

کما حرف تشبیہ ہے تشبیہ کے لیے مکمل مشابہت (ماماثلت تام) مزودی نہیں، ہم ہر روز سیکڑوں تشبیہات خود استعمال کرتے اور کتب و رسائل میں پڑھتے ہیں، کیونکہ مکمل مشابہت مراد نہیں ہوتی۔  
مشلانہ:

- ۰۱۔ زیدہ شیر جیسا ہے۔
- ۰۲۔ وہ چاند کی طرح ہے۔
- ۰۳۔ وہ پھول کی مانند ہے۔

ان جملوں میں مکمل مشابہت ہوئی نہیں سکتی زید کے شیر پونے کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ اس کی چار دنگیں اور ایک پونچھ ہے اور وہ جنگلی گدھے کھانا ہے نہ کسی کے چاند ہونے کا یہ مطلب ہے کہ وہ ہر ہیئت کے پہلے چند روز ناکمل ہوتا ہے

اور چودھویں کے بعد پھر رو بنیوال ہو جاتا ہے اٹھانی ود کے ایرانی مصنفوں کی تحریرات، تشبیمات و استعارات سے بربتیہ ہیں، وہ کسی شاعر کا ذکر کرتے ہیں۔ تو اسے نہیں قتلزم اندازیہ بنادیتے ہیں، قاصد کو ہبہ۔ سلطان کو عقل کل جمیشید و سلیمان کہہ دیتے ہیں، اس کی فیاض تھیلی کو صحاب سے تشبیہ دیتے ہیں خود قرآن میں کئی تشبیمات موجود ہیں، مثلاً اموال بحر کو پہاڑوں سے اور کفار کو مردوں سے تشبیہ دی گئی ہے، اگر آپ ہر جگہ کامل مشابہت مراد ہیں۔ تو ہنس شاعر کو آپ نہیں کہیں گے وہ آپ پر تو ہیں کامقدہہ بنادیتے گا، سمندر کی ہبروں کو خاک و سنگ کے تیلے سمجھنا پڑے گا اور زندہ کافروں کی زندگی سے انکار کرنا پڑے گا،

(دنیا میں چار ہزار زبانیں ہیں، ان میں کہڑوں کتابیں موجود ہیں)۔

ان تمام کتب کو اچھی طرح پڑھیے، آپ کو ایک بھی اسی تشبیہ نہیں ملے گی جس میں مشبہ اور مشبیہ ہیں کامل مشابہت ہو، آپ خود بھی اپنی زبان میں تشبیہ استعمال کرتے ہوں گے کتابوں کو جانے دیجئے، کوئی اپنا ہی ایسا تشبیہ جملہ پیش کر دیجئے جس میں مشابہت نامہ موجود ہو۔

اگر تشبیہہ ہر جگہ جزوی ہوتی ہے تو پھر قرآن کی آئیہ زیر بحث میں کما سے کامل تشبیہہ مرا لے کرہ اس پر سلسلہ خلافت و سیجیت کا محل تعمیر کرنا ایک ایسا اقدام ہے جس کی تائید کہیں سے نہیں مل سکتی، آئیہ زیر بحث میں اللہ نے ایک سیدھی ہی بات کہی ہے کہ ہم نے اسے اہل عرب انتہاری اصلاح کے لیے اسی طرح ایک رسول بھیجا ہے، جیسا کہ پہلے فرعون کی طرف بھیجا گیا تھا، یہاں کئی وجوہات تشبیہہ موجود ہیں۔ اول: فرعون اور اہل عرب ہر دو کا بد کار و ظالم ہونا، موسیٰ و حضرت علیہ السلام ہر دو

کو استثنی شریعت ملتا، دولوں کا صاحب السیف والکتاب ہونا مولیٰ علیہ السلام  
کافر عون کے ہاں پل کر فرعون کے خلاف اٹھنا اور حضور کاعربوں میں پل کر ان  
کے خلاف لواٹے بغافت بلند کرتا وغیرہ وغیرہ۔

تشبیہ کے لیے صرف ایک پہلو میں مشابہت یعنی ایک وجہ شبہ کافی ہوتی  
ہے، زید کو شیر سے تشبیہ دینے کے لیے صرف شجاعت کافی ہے، ضروری نہیں کہ  
زید پھلے میں برس جنگل میں رہے، وہاں پرنوں کا گیڈوں کا کچا گوشت کھانا سمجھے  
وھاں نے کی مشق کرے کہیں سے چار ٹانگیں اور ایک پونچھ لائے اور پھر ہم اسے  
شیر کہیں۔

اگر بالفرض کما رحفل تشبیہ سے مکمل مثالیت ہی مراد ہو سکتی ہے تو پھر  
یعنی بارہ اور مکمل مثالیتیں۔

أَنَا وَحْيَنَا إِلَيْكَ كَمَا وَحْيَنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ  
وَمَا وَحْيَنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ دَا سَحَاقَ وَيَعْقُوبَ دَالَّا سَبَاطَ  
وَعِيسَى وَإِلْيَوبَ دِيُونِسَ دَهَادُونَ وَسَلِيمَانُ اَتَيْتَانَ دَادَدَ  
ذِبُورًا۔

(اسے محمدؐ ہم نے تم پر اسی طرح وحی نازل کی جس طرح (کما) نوح اور نبیاء  
مال بعد مثلاً ابراهیم، اسحاق، یعقوب، ان کی اولاد عیسیٰ، ایلوب، یونس اور سلیمان پر  
نازل کی تھی، اور ہم نے واڑ کو کتاب زبور دی تھی)

اس آئیہ میں وہی کما کا لفظ استعمال ہوا ہے اور مضمون بھی وہی کہ ہم نے

تمہیں اسی طرح رسول بننا کر بھیجا ہے جس طرح ابراہیم و اسحاق و نبیہ کو بھیجا تھا آخر رحمی آنار نے کام مطلب رسول بنانا ہی ہے نال تو اس آئیہ کے رو سے حضور علیہ السلام اور بارہ دیگر انبیاء یعنی نوح، ابراہیم وغیرہ میں بھی مکمل ممائنت ثابت ہو گئی حضرت ابراہیم کا سلسلہ انبیاء حضرت موسیٰ کے عہد تک پھیلا ہوا ہے جن میں اسحاق و قوب بھی ہیں اور اسماعیل و یوسف (علیہما السلام) بھی امتنبٰ محمدیہ میں اسحاق و قوب کے شیل کہاں سے لاد گئے؟ اور اگر حضور کوشیل نوح قرار دیا تو طوفان کہاں سے آئے گا۔ بات بالکل سیدھی سی ہے کہ گذشتہ انبیاء، کی طرح حضور علیہ السلام کو بھی فرضِ اصلاح و ابلاغ پہ مامور کیا گیا اور آپ کو وہی پیغام دیا گیا ہے جو نوح ابراہیم اور موسیٰ کو دیا جا چکا تھا۔

ان دونوں آیات کی تفسیر ایک تسلیمی آیت میں ملا ختم ہو۔

شرع لکرمٰن الدین ما و مثی بہ نفعہ والذی ادا هبیا  
ایدیک و ما و صینا بہ ابراہیم و موسیٰ و عیسیٰ ہُ  
رانے محمد اہم نے تمہیں وہی دین عطا کیا ہے جو پہلے حضرت نوح کو دیا تھا، اور آج تم پہنازل ہو رہا ہے اور جو ہم نے ابراہیم موسے اور عیسیٰ کو بھی دیا تھا۔)

## جزء دوم

اس جزو کا ملخص یہ ہے۔

۰ اول: کہ دونوں سلسلوں کے خلاف العداد میں برابر تھے۔

و دوم، کہ موسیٰ علیہ السلام اور مسیح علیہ السلام میں چودہ سو سال کا زمانہ حاصل تھا،  
”کیونکہ شریعت موسیٰ میں چودہ سو برس تک خلافت کا سلسہ ممتاز ہے“

(شہادت القرآن صفحہ ۲۸)

و سوم، کہ حضرت موسیٰ کے بارہ خلفاء تھے تیرھواں مسیح علیہ السلام اور سلسہ  
محمدی کا تیرھواں خلیفہ مسیح موعود ہے۔

۰ اول: جہان تک خلفا کا تعلق ہے تاریخ کا ہر طالب العلم اس حقیقت سے  
آگاہ ہے کہ بنی اسرائیل میں سیکھوں انبیاء ایک ایک وقت میں موجود تھے اور یہاں  
کے صحفات الیسی شہادتوں سے لبریز ہیں خود جناب مزا صاحب فرماتے ہیں۔

”حضرت موسیٰ کو اپنی رسالت سے مشرف کر کے پھر طور انعام و اکرام۔  
خلافت ظاہری و باطنی کا ایک لمبا سلسہ ان کی شریعت میں رکھ دیا جو قریب چودہ  
سو برس تک ممتد ہو کر آخر حضرت علیسی پر اس کا خاتمه ہوا اس عرصہ میں صد بادشاہ  
اور صاحب دھی اور الہام شریعت موسیٰ میں پیدا ہوئے“

(شہادۃ القرآن صفحہ ۲۴)

یعنی موسیٰ سلسے میں صد بادشاہ اور بادشاہ تھے۔

”اوہ (موسیٰ سلسے میں) صد بادھیفے روحاں اور  
ظاہری طور پر ہوئے“ (شہادت القرآن صفحہ ۲۹)

..... چنانچہ تورات کی تائید کے لیے ایک ایک وقت میں  
چار چار سو نبی یہی آیا جن کے آنے پر اب تک یہاں شہادت دے رہی ہے۔

(شہادت القرآن صفحہ ۲۵)

”حضرت موسیٰ سے حضرت مسیح تک ہزارہا نی اور محدث ان میں پیدا ہوئے“  
 (شہادت القرآن صفحہ ۲۶)

ان حوالوں سے ظاہر ہے کہ حضرت موسیٰ و علیہما السلام کے دینی ایمانی زمانے میں ہزارہا انبیاء مبعوث ہوئے تھے جن میں سے بعض کا ذکر قرآن میں موجود ہے اور بعض کا نہیں۔

**فَذُسْلَدَ لَكُمْ نَقْصَمُ هُمْ عَلَيْكُمْ بَهَّ (قرآن)**

(یہم نے بعض انبیاء کا ذکر قرآن میں نہیں کیا)

سوال پیدا ہوتا ہے کہ یہ ہزارہا انبیاء حضرت موسیٰ علیہما السلام کے ظاہری و روحانی خلیفے تھے یا نہیں۔ اگر تھے اور ظاہر ہے کہ تھے تو پھر سلسلہ موسوی و محمدی میں ”مماثلت تامہ“ کیسے ہوئی۔ وہاں ہزارہا خلیفے۔ سارے انبیاء اور یہاں تک تیرہ خلیفے جن میں سے صرف آخری نبی اور باقی سب امتنی۔

پھر میری سمجھ سے یہ چیز بھی باہر ہو رہی ہے کہ جب مرا صاحب خود تسلیم فرماتے ہیں کہ اسرائیلی انبیاء کی تعداد ہزاروں سے متباوز رکھتی تو پھر وہ اسرائیلی خلفا کی تعداد صرف بارہ کیوں بتاتے ہیں کیا محض اس لیے کہ ان میں سے صرف بارہ کا ذکر قرآن میں موجود ہے اور باقی کا نہیں کیا جس چیز کا ذکر قرآن میں نہ ہو تو وہ ہوتی ہی نہیں کیا قرآن میں لندن اور پیریں کا ذکر موجود ہے؟ اگر نہیں تو کیا یہ شہر سطح زمین پہ موجود ہی نہیں؟ جب یہ حقیقت تاریخ سے ثابت ہے اور

آپ خود بھی تسلیم فرماتے ہیں کہ اسرائیلی انسیاکٹی بزار کی تعداد میں نہ ہے اور وہ لازماً سلسلہ موسوی کے ظاہری یار و حانی خلفاً تھے تو پھر ان کی تعداد کو تیرہ تک محمد و کرنے کا کیا مطلب؟

دوم:- آپ تسلیم کر چکے ہیں کہ حضرت موسیٰ و عسیٰ (علیہما السلام) کے دریان چودہ سو برس کا زمانہ حاصل تھا اب دیکھنا یہ ہے کہ حضور علیہ السلام اور جناب مزا صاحب کا درمیانی زمانہ کتنا ہے حضور علیہ السلام کی وفات ۶۳۲ھ عیسوی (رسول) میں ہوئی تھی اور مزا صاحب کی ولادت ۱۸۲۹ھ یا ۱۸۳۰ھ (رسول یا ۱۸۴۰ھ) میں ہوئی حضور علیہ السلام کی رحلت اور مزا صاحب کی ولادت کے درمیان شمسی سل صرف ۷۰۰ اور قمری ۱۹۲۲ بنتے ہیں اگر ہم حضور علیہ السلام کی رحلت اور مزا صاحب کی بعثت کا درمیانی زمانہ تھا کہیں تو وہ بھی ۱۹۲۲ برس (شمسی) بنتے ہیں اس لیے کہ آپ کو ہیلی مرتبہ ۱۸۶۵ھ میں الہام ہوا تھا۔

یہ مثالیت نامہ کس قسم کی ہے کہ ایک حساب سے حضور علیہ السلام و موعودہ کا زمانہ موسیٰ و عیسیٰ کے زمانہ سے ایک سو ترالغے اور دوسرے حساب سے ایک سو اڑستھ برس کم بنتا ہے اگر ہم دلیل مثالیت کو تسلیم کریں تو آئینہ اثر حاصلی سو برس تک جتنے مدعا بھی عیسیٰ موعود بن کر آئیں گے انہیں ماننا پڑے گا اور نہ وہ کہیں گے کہ جب مزا صاحب وقت مقررہ سے پونے دو سو برس پہلے لشريفی لے آئے تھے اور آپ لوگوں نے انہیں مان لیا تھا تو پھر لوپنے دو سو برس بعد از وقت آئنے والے کو آپ کیوں تسلیم نہیں کرتے؟  
لشوق سوہر کے متعلق جو کچھ کہنا تھا وہ شق اول کے ضمن میں ہو چکا ہے۔

## جزء سوم

جناب مزرا صاحب نے ماثلۃ تامہ کی بنای پر اپنے آپ کو سلسلہ محمدی کا خاتم الخلفاء قرار دیا ہے، لیکن ساتھ ہی فرماتے ہیں:

”میں اس بات کو تو مانتا ہوں کہ ممکن ہے کہ میرے بعد کوئی اور مسیح ابن مریم بھی آدے۔“ (ازالہ صفحہ ۲۸۸)

”مجھے اس بات سے انکار نہیں کہ میرے سوا کوئی اور شیل مسیح بھی آنے والا ہو،“ اشتہار ۱۱، فروری ۱۸۹۱ء مندرجہ تبلیغ رسالت (رج. ۱، صفحہ ۱۴۲)

”میں اس سے ہرگز انکار نہیں کر سکتا اور نہ کروں گا کہ شاید مسیح موعود کوئی اور بھی ہو، اور شاید یہ پیش گوئیاں جو میرے حق میں روحاںی طور پر میں ظاہری طور پر اس پر جنمتی ہوں، اور شاید سچ مسیح دمشق میں کوئی شیل مسیح نازل ہو،“

مزرا صاحب کا خط بنام مولوی عبدالجبار  
مندرجہ تبلیغ رسالت جلد اول صفحہ ۱۵۹

اس عاجز کی طرف سے یہ دعوے نہیں ہے کہ مسیحیت کا میرے وجود پر خاتمہ ہے اور آئندہ کوئی مسیح نہیں آئے گا بلکہ میں تو مانتا ہوں اور بار بار کہتا ہوں کہ ایک کیا وسیع سے بھی زیادہ مسیح آ سکتا ہے اور ممکن ہے کہ ظاہری جلال و اقبال کے

سماں آؤے اور ممکن ہے کہ اول دشمن میں نازل ہو،"

(رازِ اللہ صفحہ ۲۹۴)

"میرا یہ دعوے نہیں کہ صرف شیل ہو نامیرے ہی پر ختم ہو گیا ہے بلکہ میرے نزدیک ممکن ہے آئندہ زمانوں میں میرے جیسے دس ہزار شیل میع آجائیں۔"

(رازِ اللہ صفحہ ۱۹۹)

"لہذا ضروری ہوا کہ تمہیں یقین اور محبت کے مرتبے پہنچانے کے لیے خدا کے انبیاء و قنابعد وقت آتے رہیں جن میں سے تم وہ نعمتیں پاؤ۔"  
(مرزا صاحب کالیکچر سیالکوٹ صفحہ ۳۲)

درحقیقت امتِ محمدیہ کی شان بھی اسی میں ہے کہ اس میں جہاں صلحاء اولیا، شہدا اور احمد فاسیوں ہوں، وہاں ایسے بھی انسان ہوں جو خدا سے شرف مکالمہ و مخاطبہ حاصل کر کے نبی بن جائیں۔

(الفصل ۲۵، اکتوبر ۱۹۳۱ء)

## دوسرانپہلو

"بم اس امت میں صرف ایک ہی نبی کے قائل ہیں۔"

(حقیقتہ الشوہہ ازمیان محمود احمد صاحب

صفحہ ۱۳۸)

اس امت میں نبی کا نام پانے کے لیے میں ہی مخصوص کیا گیا دروس سے

لوگ اس نام کے مستحق نہیں۔

(حقیقتہ الوحی صفحہ ۳۹۱)

”میسح (موعد خاتم خلفاء شے محمدی) ہے۔“

(تحفہ گوثردیہ صفحہ ۹۲)

---

ان اقتباسات کو پڑھنے کے بعد سوال پیدا ہوتا ہے کہ آیا بنab مزاحاً صاحب واقعی سلسلہ محمدی کے آخری خلیفہ تھے۔ اگر جواب اثبات میں ہے تو یہ اس اشلو کا کیا مطلب۔

”اس عاجز کی طرف سے یہ دعویٰ نہیں کہ مسیحیت کا میرے وجود پر خاتمه ہے؛“

اور اگر لفظ میں ہے تو یہ میسح موعد خاتم خلفاء شے محمدی“ کیسے بن گیا اور وہ ”مائنت نامہ“ کہاں لئی۔

---

## جزء و چہارم

اس جزو کا مخفیہ یہ کہ موسوی سلسلے کا آخری خلیفہ حضرت میسح اسرائیلی نہیں تھا، اسی طرح محمدی سلسلے کا آخری خلیفہ (میسح موعد) بھی قریش سے نہیں۔

اگر حضرت میسح اسرائیلی نہیں تھے تو یہ اسرائیلی سلسلے کے آخری خلیفہ کس بناء پر قرار ہاۓ۔ نیز یہ بھی فرمایا ہوتا کہ نسب کے لحاظ سے وہ حضرت اسحاق

کے فرزند تھے۔ یا حضرت اسماعیل کے حضرت ابراہیم کے بعد عربی انبیاء کا سلسلہ اولاد ابراہیم میں مدد درہ، اگر وہ اسماعیل کی پشت سے تھے تو اسرائیلی تھے ورنہ اسماعیلی ہوں گے اور یہ صریحًا غلط ہے اس لیے کہ مشرق و مغرب کے تمام موئی خین اس بات پر متفق ہیں کہ اسماعیل کی پشت سے صرف ایک رسول پیدا ہوا تھا۔ یعنی حضور علیہ السلام۔

اگر مسیح کی ولادت مجنونہ تھی اور ان کے والد کوئی نہیں تھے تو کیا ان کی والدہ مریم عليهما السلام کا بھی کوئی سلسلہ نسب نہیں تھا؛ قرآن حکیم نے حضرت میریم کو انتہا بارون یعنی باردن کی بہن کہا ہے اور حضرت باردن علیہ السلام اسرائیلی تھے انجیل میں درج ہے:

”تو (اے مریم) حاملہ ہو گی اور بیٹا بننے لگی۔ اس کا نام یسوع رکھنا وہ بنگ ہو گا اور خدا تعالیٰ کا بیٹا ہلاسے گا اور خدا و نبی خدا اس کے باپ داؤد کا تخت اسے دے گا۔“

(وقایہ ۳۲)

حضرت داؤد علیہ السلام کو حضرت مسیح کا باپ کہا گیا ہے اور داؤد علیہ السلام اسرائیلی تھے۔

انجیل متی کا پہلا فقرہ یہ ہے۔

”یسوع مسیح بن داؤد بن ابراہیم کا نسب نامہ“۔

خود مژا صاحب فرماتے ہیں۔

”حضرت مسیح علیہ السلام پورے طور پر نبی اسرائیلی نہ تھے بلکہ صرف ماں کی وجہ سے اسرائیلی کہلاتے تھے۔“ (لیکچر سیالکوٹ صفحہ ۸۷)

والد تو نہیں اور ماں اسرائیلی تھی تو پھر وہ غیر اسرائیلی کیسے بن گئے اور اگر اسرائیلی نہیں تھے تو کیا اسماعیلی تھے؟ راجپوت تھے؟ کورود تھے؟ پانڈو تھے؟ آخر کیا تھے؟ اور پھر یہ "پورے طور پر بنی اسرائیل سے نہ ہوتے" کا مفہوم کیا ہے؟ کیا وہ بیس یا تیس فی صدی اسرائیلی تھے اور باقی ستونی صدی کچھ اور؟

---

بہ حال اس حقیقت سے کوئی موڑ خالکار کر بھی نہیں سکتا کہ حضرت مسیح نسب کے لحاظ سے سو فی صدی اسرائیلی تھے۔ اس لیے سلسلہ مثالمت کی یہ کڑی بھی ثوث گئی، جناب مزا صاحب خود تسلیم فرماتے ہیں کہ حضور علیہ السلام قریش میں سے تھے اور مشہور حدیث:-

### الا نمۃ مت قریش

(امیری امت کے خلفاء قریش سے ہوئے)

کے مطابق سلسلہ محمدی کے خلافاً کا بھی قریشی ہونا ضروری ہے۔

"اُن (مسیح علیہ السلام) کے ووبارہ آنے میں کس قدر خرابیاں اور کس قدر مشکلات ہیں، میخملہ ان کے یہ بھی کہ وہ بوجہ اس کے کہ وہ قوم کے قریشی نہیں ہیں، کسی حالت میں امیر نہیں ہو سکتے"۔

(اذالہ صفحہ ۵۶۹)

---

تو پھر فارسی النسل مزا صاحب ائمہ قریش کے سلسلے کی آخری کڑی کیسے بن سکتے ہیں؟

## چجز و پنجم

جناب مزاحا صاحب نے سلسلہ محمدیہ کے صرف دو خلفا کے نام تباہے ہیں۔ خلیفہ اول یعنی حضرت ابو بکر اور خلیفہ دوازدھم حضرت سیدہ احمد بر بلوی ان کے درمیانی خلفا کوں تھے مزاحا صاحب نے ذکر نہیں فرمایا اور نہ ہمیں علم ہے اس لیے ان پر بحث ممکن ہیں نہیں البتہ ان دو خلفا کے سلسلے میں ہم یہ پوچھنا چاہتے ہیں کہ:

- اول۔ وہ دو لوگ قریش تھے اور آپ مغل، یہ کیا؟
- دوم، وہ دو لوگ غیر نبی تھے اور آپ نبی، یہ کیوں؟
- سوم، وہ دو لوگ عمر بھر مصروف جہاد رہے اور آپ عمر بھر جہاد کے خلاف لکھتے رہے یہ کس لیے؟
- چہارم، وہ دو لوگ اسلامی سلطنت کے قیام و بقا کے لیے کوشش رہے اور آپ سلطنت فرنگ کے ستمکام کے لیے یہ خلافت کیسی؟

ماحصل یہ کہ استدلال مائنٹ کی کوئی کڑی صحیح دسال م نہیں رہی۔ احمدی بھائیو! میرا مقصد جناب مزاحا صاحب کے دعاوی و تحریکات کی کوئانہ و متعصبانہ تردید نہیں بلکہ محض تلاش حقیقت ہے اگر مزاحا صاحب واقعی رسول تھے اور باب رسالت وابہے تو مجھے سمجھائیے میں بیانگ دہ حضرت مزاحا صاحب کی رسالت کا اعلان کر دوں گا میری کتاب "ایک اسلام" میں آپ نے ملاحظہ فرمایا بوجاگہ میں حضرت بُدھ حضرت کرشن حضرت رام چندر اور حضرت زریشت

علیہم الصلوٰۃ والسلام کی نبوت و رسالت کا بھی قائل ہوں اس لیے کہ ان حضرات  
کے زمانے میں سلسلہ نبوت جاری تھا اور مجھے ان کی نبوت پہ کچھ دلائل بھی ہیں  
گئے ہیں اسی طرح اگر مجھے مطمئن کر دیا جائے کہ سلسلہ نبوت جاری تھے اور  
جناب مزاصاحب میں انبیا علیہم السلام کا جلال و جمال موجود تھا تو مجھے اس حقیقت  
کو تسلیم کرنے میں قطعاً کوئی ہمکجا ہٹ نہیں ہو گی وہ سری طرف اسے برداں کرام!  
اگر آپ کو کسی طرح یہ معلوم ہو جائے کہ جناب مزاصاحب نبی نہیں تھے تو ہمہ میں  
آپ سے مودبانہ التماس کروں گا کہ خدا کے لیے یہ فرد اسلام کی مصنوعی دیواریں گرا  
دیجئے ان خلیجوں کو پاٹ دیجئے جو آپ میں اور سوا اعظم میں حاصل ہو چکی ہیں اور لظہ  
تو ہم ایک ہیں یعنی تمدن نام، لباس، صورت، فقہ، شریعت، عبادات، مساجد  
قبلہ سب ایک ذہناً بھی ایک ہو جائیں:

ع۔ تاکن نگوید بعد ازیں من دیگرم تو دیگرم

(چھاپا)

## مسیح و دجال

میسیح و دجال کے مسئلہ کو سمجھنے کے لیے یہ بتانہ ضروری ہے کہ گذشتہ ڈیرہ سو برس میں انگریز کی پالیسی دنیا شے اسلام کے متعلق کیا رہی۔ چونکہ مسلمان سیندھ و سستان سے قسطنطینیہ اور مرکش تک پھیلے ہوئے ہیں، اس لیے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ مختلف اسلامی مالک پر جداگانہ بحث کی جائے:

**ترک** حدود تک پھیلی ہوئی تھی مرکش اور الجیریا آزاد اسلامی سلطنتیں تھیں مرکش کو کئی طرح اہمیت حاصل تھی:

۱۔ اول۔ کہ وہ آبائی جبل الطارق کے عین سامنے واقع تھا اور اس پر قابض قوم بحیرہ روم اور اوقیانوس کی گذرگاہوں کے لیے مستقل خطروں بن سکتی تھیں۔

۲۔ دوم۔ اس میں لوہے کی کامیں تھیں:

۳۔ سوم۔ بیان سے لڑائی کے لیے بہترین زنگروٹ مل سکتے تھے:

۴۔ چہارم۔ یہ اجنباس خام کا بہت بڑا ذخیرہ و تھایہ فوائد و منافع دیکھ کر فرانس کے منہ میں پانی بھرا یا لیکن انگریز دریا میں آگوڑا بری لے دے کے بعد ان

دولوں اقوام میں ایک خفیہ معاہدہ ہوا جس کے رو سے فرانس کو مراکش پر اور انگلینڈ کو مصر پر قبضہ کرنے کی اجازت بل گئی۔ چنانچہ انگریزوں نے ۱۸۸۲ء میں بلا وجوہ اسکندریہ پر بمباری شروع کی۔ یہ وہ زمانہ تھا کہ ترکی کا مردم بیمار کافی نحیف ہو چکا تھا اور اس میں ان نو تیز آلاتِ جدید سے مسلح اور قدرتی جو اقوام سے طاقتِ مقابلہ باقی نہیں رہی تھی۔ چنانچہ ترکوں کو رسوا کن شرائط پر مسلح کرنا بایدی اور انگریز نے مصر کے ایک حصے پر تسلط جایا۔ چھ برس بعد مصر کے تمام مالیہ پر قبضہ کر لیا اور عثمانیوں کا تسلط محض برائے نام باقی رہ گیا۔ ۱۸۹۶ء میں انگریزی فوجوں نے لارڈ کپرز کی کمان میں سوڈان پر حملہ کر دیا اور دو سال بعد اس پر قبضہ کر لیا۔ سوڈان میں انگریزی فوجیں اس انداز سے داخل ہوئیں کہ شہیدان وطن کی قبریں کھود کر دیاں باہر پھینک دیں، اور مہدی سوڈانی کی لاش سے تو وہ ذلت آمیز سلوک کیا کہ خدا کی پناہ۔ ۱۸۹۹ء میں انگریزوں نے تمام معاہدات کو بالائے طاق رکھ کر مصر پر مکمل قبضہ کر لیا، اور لارڈ کپرز سے گورنر جنرل مقرر ہوئے۔

اہل مصر کے ساتھ انگریزوں کا سلوک کیا تھا، اس سلسلے میں صرف ایک کہانی سُننے۔

۱۳، جون ۱۹۰۷ء کا واقعہ ہے کہ چند انگریزا فسروں کی بندوقیں اٹھائے ایک گاؤں جانلکے اور وہاں قریب کے کھیتوں میں خانگی کبوتروں کا شکار کھیلنے لگے۔ چند دیہاتی اُن کے پاس گئے اور کہا کہ یہ ہمارے پالتو کبوتر ہیں، اُنہیں مت ماریے۔ اس پر انگریز بہادر نے بگرد کر کہا:

”ویل ٹم بھاگنا مانگنا، ورنہ چم کو گولی مارنا مانگنا۔“

دیہاتیوں نے اپنی انناس پر اصرار کیا تو ان ٹامیوں نے بندوقوں کا منہ ان کی طرف پھیر دیا۔ یہ غریب بھاگ نکلے انہوں نے ان پر انہا و چند فائر کیئے جن سے ایک نوجوان لشکر کی جو کھیت میں سے گزرا رہی تھی بلکہ ہو گئی اس پر چند مشتعل دیہاتیوں نے ان ٹامیوں پر پتھر بر سائے ٹامیوں نے اپنے افسر علی لارڈ کرومنز کو الہار دی:

سالا گاؤں گرفتار کر لیا گیا اور مندرجہ ذیل سزا میں فرلانافذ ہوئیں:

۱۔ چھ دیہاتیوں کو جنہوں نے پتھر بر سائے تھے۔ موت کی سزا دی گئی:

۲۔ چھ کو سات سال قید بامشقت.

۳۔ تین کو ایک سال قید اور پچاس پچاس کوڑ سے لگائے گئے۔

۴۔ باقی سارے گاؤں والوں کو پچاس پچاس کوڑ سے لگائے گئے اس واقعہ کے بعد لارڈ کرومنز جو پورٹ حکومت برطانیہ کو بھیجی

اس میں درج تھا:

” سزاوں کے نافذ کرنے میں انسانیت کے پورے احساسات کو طویل رکھا گیا۔“ (تاریخ القلاباتِ عالم۔ ابوسعید بن می صفحہ ۳۵۵)

جب اس واقعہ کا ذکر پارلیمنٹ میں آیا تو وزیر خارجہ نے کہا کہ اس شورش کے ذمہ دار عبدالمتنی اور حسن تھے۔ انہوں نے محمد کے نام پر عیسائیت کے خلاف ایک سارش شروع کر رکھی جسے ختم کرنا ضروری تھا اور میں ہاؤں کو الہار دینا چاہتا ہوں کہ چھ مصلوبوں میں یہ دشورش پسند بھی شاید تھے۔

ویکا آپ نے کہ دوآمیوں کو سُولی دینے کے لیے کیا راستہ اختیار کیا گیا۔ کہ پہلے ٹامیوں کو اس گاؤں میں بھیجا۔ انہوں نے پتوں کی بوتروں پر فائز کر کے برسائیں اور پھر مظلوم بن کر لارڈ کر و مز کے پاس پہنچے، اس نے اس واقعہ کو بغاوت کی صورت دے کر عبد النبی اور حسن کو چار ساتھیوں سمیت سُولی پر لیکا دیا۔ اُسے کہتے ہیں الفاف، تہذیب اخلاق اور رعایا پر دری

۱۹۱۱ء میں برطانیہ والی ہیں بھی ایک خفیہ معاہدہ ہوا جس کے رو سے ٹالی نے طرابلس پر حملہ کر دیا۔ وہاں ہزاروں نہیں بلکہ لاکھوں نہتھے مرد و زن قتل کر دیے۔ شہر کے شہر جلا دیے بلکہ بعض شہروں کی ساری آبادی کو شیرخوار بچوں سمیت موت کے گھاث اتار دیا۔ ہزاروں کو آگ میں زندہ پھینک دیا۔ عورتوں کو بربپنہ کر کے بچانی پر لیکا دیا۔ ایک بہت بڑی تعداد کو زنجروں میں جکڑ کر پہنچتے ہوئے صحراؤں میں ڈال دیا۔ ہزار ہاکو بلند چنانوں سے دھکیل دیا۔ سیکھوں کو ہپوانی جہازوں سے زمین پر پھینک دیا اور لاکھوں بچوں کو آغوش مادر سے الگ کر کے ٹالی میں بیچ دیا۔ تاکہ انہیں عیسائی بنایا جائے، ان مظالم سے "لنڈن ٹھہر" جیسا سنگدل اخبار بھی منتشر ہوئے بغیر نہ رہ سکا۔ اس نے کہا:

" یہ مظالم اس سمجھوتہ کا نتیجہ ہے جو ٹالی اور برطانیہ میں ہوا تھا اور جس کے رو سے ٹالی کو ان ممالک پر حملہ کرنے کی اجازت مل گئی تھی۔"

یہ تو تھا حال طرابلس کا مصر میں انگریز دولوں ہاتھوں سے مصروف

سہ تھا خام اجناں سستے داموں خریب کر کسانوں کو کمزور کر رہا تھا، رفتہ رفتہ فقط  
دگرانی کی وجہ سے ملک کی یہ حالت ہو گئی کہ طول و عرض مصر میں انگریزی مظالم پر  
گیت تیار ہو گئے ہیاں تک کہ ایک مرتبہ ایک دور افتادہ دہقانی کو گیت گاتے  
ہوئے سنالیا:

### وائے برف نگ

جو ہلا غسلے گیا

تمام مولیشی لے گیا

سارے نچے لے گیا

اب ہمارے پاس

صرف جانیں رہ گئیں!

اسے ربت

تو ہمیں جلد نجات دلا

اٹھارویں صدی کے ربع اول میں محمد بن عبد الوہاب

(ایک مصلح) نجد سے اٹھا اس کا مقصد قبر پرستی اور دیگر بھجو

رسوم و عقائد کی بیکنی تھا۔ نجد کا سردار محمد بن سعود اس کا پیروں بن گیا محمد بن عبد الوہاب

ترکوں کے خلاف تھا اس کے تمام مرید سردار نجد کے جھنڈے نے تسلی جمع ہو گئے

اوہ ترکوں کے خلاف ایک زبردست محاڑ قائم ہو گیا رسم ۱۸۱۵ میں ترکی سپاہ

نے سردار نجد عبد العزیز کو قتل کر ڈالا اور اس کی جمیعت کو پرلیشیان کر

دیا، اس کا ایک پنجساالہ بیٹا عمر نامی عمان میں پہنچا دیا گیا، اس نے بڑے ہو کر

### نجد و حجاز

چند قبائل کو ساتھ ملایا اور ریاض پر حملہ کر کے اسے فتح کر دیا (یہ ۱۹۱۲ء کا واقعہ ہے) تو ترکوں کے گورنر شریف مکہ نے اس پر حملہ کر دیا اور اسے ایک نیبردت شکست دی۔ لیکن سرداری نجد سے اسے محروم نہ کیا۔

جب ۱۹۱۳ء کی جنگ عظیم میں انگریز دو نے شریف مکہ سے بغاوت کرائی تو عمر بن عبد العزیز (سردار نجد) کو بھی ساتھ ملانا چاہا۔ ہر چند کہ عمر و مرتبہ ترکوں سے مار کھا چکا تھا اور اب انتقام لینے کا موقعہ تھا۔ لیکن اس کی اسلامی غیرت آئے آئی اور اس نے برتاؤ کی تمام تر غلیبات کو جبکہ دیا۔ دوسری طرف ترکوں کے ایک نمک خوار ہاشمی نے محافظین حرم کی وہ خبری کہ انہیں پہنچنیہ العرب سے پھر شام اور پھر عراق سے لکھنا پڑا۔

جنگ کے بعد شریف مکہ کو غدری کے صلے میں صرف جماں کا امیر بنادیا گیا اور شرق اور دن فلسطین، شام اور عراق اس کی سلطنت سے کاٹ دیے گئے شریف مکہ نے بہتیرا شور مچایا کہ اور میرے آفاداً میں اس لوگی لگکڑی اور کان کش سلطنت کو کیسے چلا دیں گا۔ خدا کے یہ عراق، شام اور دوسرے علاقے ساتھ رہنے دو۔ لیکن سنتا کون تھا۔ نتیجہ یہ ہوا کہ یہ مفلس سلطنت اپنے بوجہ کے نیچے خود ہی دبتی گئی۔ ہر سو قحط و افلas اور بد نظمی کی وجہ سے اضطراب ہو گیا جس سے ابن سعود نے فائدہ اٹھایا اور ۱۹۲۱ء میں شریف پر حملہ کر دیا شریف بھاگ گیا اور چھ بہس بعد انگریز نے ابن سعود کی سلطنت کو باطل نکولتے منظور کر دیا۔ زخم لگائے بغیر نہیں۔ بلکہ مندرجہ ذیل کام کے علاقے اپنے قبضے میں کر دیے۔

۰۱، حضریوت کا علاقہ ایک لاکھ بارہ ہزار مربع میل

۰۲، عدن

۰۳، مسقط و عمان کا علاقہ۔ بیاسی ہزار مربع میل

۰۴، بھرین اور متحن علاقے۔ اسی ہزار مربع میل

۰۵، جدہ

اور یہی دو علاقے تھے جن میں تیل کے بے اندازہ ذخائر لو ہے اور سوخت کی معادن اور لولو و مرجان کے چشمے تھے یہ علاقے تو لے لیے انگریز نے اور باقی ساری ریاست سلطان ابن سعود کے حوالے کر کے کہا کہ لو اور جتنی چاہیو چاہنکو:

شام | بعد از جنگ شام فرانس کے حوالے ہوا اس پر شامیوں نے سخت احتیاج کیا کہ درجنگ میں تو تم نے ہم سے آزادی کا وعدہ کیا تھا میکن۔

ع: دل شاہیں بخی سوز در بیان مرنے کہ درجنگ است نتیجتہ تمام لیڈروں کو جیل میں ڈال دیا گیا، دمشق پر مسلسل اٹھتا لیس گھنٹے بمباری کی گئی، خالم فرانسیسیوں کے مینک، دمشق کے حسین بازاروں میں داخل ہو گئے اور اس قدر گولہ باری کی کہ بازار اینٹوں کا دھیر بن گئے اور ہزاروں متممل خاندان بھکاری بن کر رہ گئے یہ سب کچھ ہوتا رہا لیکن بہ طاینیہ لش سے مس نہ ہوا

عراق | جنگ عظیم (۱۸ - ۱۹۱۴) میں عراقيوں کو بھو، آزادی کا چکمہ سے

کر انگریزوں نے ساتھ ملا لیا۔ لیکن جنگ کے بعد انگریز عراق کے سینے پر چڑھ کر بیٹھ گیا۔ ترکوں کی حکومت میں تمام افسر عراقی تھے لیکن انگریز کے زمانے میں ساڑھے چار سو افسروں میں سے ایک بھی عراقی نہ تھا جب قحط و گرانی اور انگریز کی شہروآفاق بوٹ کھسروٹ کی وجہ سے سارا عراق قلیوں را فرما گھسیا رہا کی بستی بن کر رہا گیا تو اس پرہ منظاہرے ہوئے پکڑ دھکٹہ اور دارو گیر کے بعد مظاہرے بغادت میں تبدیل ہو گئے ۱۹۲۰ء کی بغادت کا اندازہ صرف اس ایک بات سے لگا یجھے کہ اس میں برطانوی فوج کے دس ہزار سپاہی رہائش ہزار سینڈ وست انی اور دس ہزار انگریز ہلاک ہوئے تھے اس کے بالمقابل ثنتے عراقیوں کی کیا مدد گت بنی ہو گی۔ خود ہمی اندازہ کر یجھے آخوند برطانیہ کو عراق کے مطالبہ نیم آزادی کے سامنے جھکنا پڑا۔

شریف کمر کے دو بیٹوں میں سے ایک کو فلسطین اور دوسرا کو شام کا سلطان بنایا گیا تھا۔ لیکن شام نے کوئی بہانہ سامنے رکھ کر فیصل کو شام سے نکل دیا۔ بعد ازاں جب عراق میں انتخاب شاہ کا مسئلہ سامنے آیا تو عراقیوں نے ایک "محب وطن" کو امیدوار نامزد کیا لیکن برطانیہ مضر تھا کہ شام سے نکالے ہوئے امیر فیصل کو چنا جائے۔ جب عراقی نہ مانے تو برطانیہ نے ان کے امیدوار کو پکڑ کر جلد وطن کر دیا اور نزبر دستی امیر فیصل کو شاہ عراق بنوادیا۔ یہ تھی حقیقت آزادی عراق کی آزادی تو دے دی لیکن شبہا شے ذیل برطانیہ کے قبضے میں رہے اور شاید اب تک ہیں۔

- |    |                      |
|----|----------------------|
| ۰۱ | خفیہ پولیس           |
| ۰۲ | تمام ہوٹل اڈے        |
| ۰۳ | بندگاہیں             |
| ۰۴ | تیل کے چشمے          |
| ۰۵ | تمام معادن و دخانیات |

اور باقی زہ گئی۔ سیت تو کہا، کہ جتنی چاہیو، سیھا تکو سیم قطعاً دخل نہیں

دیگے۔

فَلَسْطِين

فیض میں عرب کا جنہ دلائیں گا تھا اور برتانیہ نے شریف  
مکہ سے دعوہ بھی کیا تھا کہ سالِ عرب اس کے تسلط میں یے  
دیا جائے گا، لیکن ہوا یہ کہ جب فتح کے آثار نظر آئے گے، عراق و عرب سے تنکوں  
کو دین نکال دیں چکا۔ تو ۱۹۱۶ء میں برتانیہ کے وزیر خارجہ مسٹر بالفور نے اعلان  
کیا کہ فلسطین کو یہود کا دین بنایا جائے گا، اس اعلان پر ساری دنیا نے اسلام  
میں انحراف کی، ایک ہر دنگی مسلمانان عالم نے برتانیہ کو اپنے مواعید یاد رکھے  
لیکن یہاں کون سنتا تھا پناہیں ۱۹۱۷ء میں یہود کی آمد شروع ہو گئی، ارضِ پاک میں  
ہنگامے ہوئے اور قتل و غارت کا بازار گرم ہو گیا، انگریز کی ستگینیں بے دھڑکی  
عربوں کے سینے چیرنے لگیں اور اس مقصد کو پایہ تکمیل نہ کرنے پہنچاتے کے لیے  
برتانیہ نے ۱۹۲۰ء میں ایک یہودی، سر ہربرٹ سمولیں کو فلسطین کا ہائی کمشنز  
بنانے کا بھیج دیا اس شخص نے عربوں کی وہ خبری اور میثاقِ شرایط و برتانیہ کی وہ میتی  
پلیدی کی کہ تو ہبھی بھلی نیجتہ سات لاکھ عرب گھروں سے نکال دیے گئے ان میں

سے لاکھوں محبوب سے ایٹریاں رکھ گئے کمر علپے ہیں، اور باقی صحرائیں ادھر ادھر  
تباه ہو رہے ہیں۔

دیکھا! آپ نے بہ طائفیہ کے الفاظ، مواعید پروردی اور مسلم رفتی

کا عالم!

اس علاقہ کی کل آبادی چار لاکھ۔ بجٹھ صرف پانچ لاکھ

پونڈ سالانہ دار الخلافہ عمان کی آبادی بارہ ہزار ہر طرف

## شرق اور ان

ریت جھکڑ بکیر اور خانہ بدش قبائل یہ ہے نقشہ اس سلطنت عظیم کا جس پر  
شرفین مکہ کے ایک بیٹے عبداللہ کو مسلط کیا گیا تھا۔ پھر لطف یہ کہ سارے اخیالات  
انگریز ریاستیں کے قبضہ قدرت میں دے دیے گئے۔

اس سلطنت کی تحقیق کا مقصد صرف تقسیم عرب اور عربلوں کی قوت  
و مرکزیت کا خاتمه تھا، ورنہ اسی سے ریاستان جس میں مزروعہ زمین کا قبیلہ صرف تیس  
مریع میں ہے۔ سلطنت کون قائم کرتا ہے؟ امیر عبداللہ تاریخ نزدیک انگریز کا ذمیفہ  
خوار رہا، انگریزوں کے اشارے پہ پلی کا ناج دکھاتا رہا اور قوت و مرکزیت  
کو ہر تجویز کا ہمیشہ مخالف رہا۔

۱۹۰۷ء میں بہ طائفیہ وروس میں ایک خفیہ معاہدہ ہوا

جس کے رو سے شمالی ایران کی دولت پر روس اور باقی پر

قابل ہو گیا جب اس نا الفاظی پر عوام اور ان کے نمائندوں نے سخت  
حکمی تو شاہ ایران نے بہ طائفیہ کا اشارہ پا کر تمام ممبران پارلیمان کو سولی پر منکادیا۔

## ایران

پہلی جنگ عظیم کے بعد لارڈ کرزن نے احمد شاہ قاچار رشناہ ایران برائے نام میں سے ایک مخصوصے پر تنخوا کرایہ جس کے رو سے روس کا اثر ایران میں ختم ہو گیا اور ایران کے تمام وسائل دولت نیز امور داخلہ و خارجہ پر انگریز قابض ہو گیا۔ ۱۹۲۱ء میں رضا شاہ پهلوی نے بعد از انقلاب صورت حال میں کچھ تبدیلی پیلائیں لیکن ۱۹۳۱ء میں برطانیہ نے رضا شاہ پہلوی کو گرفتار کر کے جلاوطن کر دیا اور سات برس تک ایران پر بلا شرکت غیر سے حکومت کی، دوسری جنگ کے بعد ایران کی سیاست میں تبدیلیاں ہوتی رہیں ہیں، ہیاں تک کہ ۱۹۵۲ء میں ایران کے وزیر اعظم ڈاکٹر مصدق نے انگریز کو ایران سے نکال باہر کیا اور تمام وسائل دولت اپنے قبضے میں لے لیے لیکن تاکہ۔

انگریز اپنی ریشمہ دولتوں میں مسلسل معرفت رہا ہیاں تک کہ ڈاکٹر مصدق کو گرفتار کر لیا گیا اور آج کل (دسمبر ۱۹۵۲ء) میں ان

پر مقدمہ حل رہا ہے۔

یہ تو تھی برطانیہ کی پالیسی بیرون ہند۔  
آئیے اب یہ دیکھیں کہ انہوں نے ہندوستان

## انگریز ہندوستان میں

کے مسلمانوں سے کیا سلوک کیا۔

۱۹۴۸ء میں ایک برطانوی جہان سووٽ کی بندگاہ پر بنگر انداز بجا ہیاں ان لوگوں نے ایک تجارتی ادارہ بنایا اور شہنشاہ مغلیہ سے تجارتی حقوق حاصل کر لیے اپنی حفاظت کے لیے کچھ فرنچ بھی رکھ لی، جب تک کے حالات سے اچھی طرح واقع ہو گئے تو انہوں نے سیاسی بوجڑ توڑ شروع کر دیے اور چار سو فتنہ و سازش کا ایک جال پھیلایا۔

۱۴۵۱ء میں اونگ نے بیب عالمگیر شہنشاہ بند کے خلاف اعلان پر۔  
کرو یا، لیکن سخت شکست کھائی اور تمام تجارتی حقوق سے محروم  
ہو گئے۔ حالات کو دیکھ کر انگریز خوشامد اور چاپوں سی پر اتر آیا اور چند ریس بعد  
دوبارہ تجارتی حقوق حاصل کر لیے ساتھ ہی اپنی عسکری قوت کو چیکے چیکے کافی  
برٹھا لیا اور شہنشاہ سے مکر لینے کی جگہ حبیب ٹے بڑے نوابوں اور راجوں کی طرف  
تجهیز پیدا کی۔

۰۲۔ چنانچہ کلکتہ میں نواب سراج الدولہ کے خلاف فتنہ اٹھایا اس نے مجبراً  
حملہ کر دیا، انگریزوں نے کلکتہ کو الگ لگا کر ہزارہا انسانوں کو زندہ جلا  
دیا اور ہزارہا کو مفلس و بے نوابیا، باناروں کو جلا کر لوگوں کی اقتصادی قوت  
کو توڑ دینا اپنے فرنگ کا پرانا حریم تھا جسے یہ لوگ نہیں کامیابی سے مراکش۔  
طرابس اور دشتی میں استعمال کر چکے تھے، اُنی چند انگریزوں کا وفادار اور  
سراج الدولہ کا غدار تھا لیکن اس جنگ میں وہ بھی نفع سکا، فوجی گوسے اُنکے  
گھر میں داخل ہو گئے اس کی دیوالیوں کی عصمت دری کی غیرت میں آکر محافظہ حرم نے  
حرم کو الگ لگادی، اور تمام بیگماں کو اپنے سمیت بھجوں ڈالا۔

اس جنگ میں سراج الدولہ نے انگریز کو شکست فاش دی لیکن اسلامی  
رواداری سے کام لے کر معاف کر دیا، انگریز نے اس مہلت سے فائدہ اٹھایا اور  
جنگی تیاریوں میں معروف ہو گئے، کلاشیوں نے ہم جنور ۱۸۵۷ء کو اپنے سراج الدولہ  
پر حملہ کر کے اسے راہ فرار اختیار کرنے پر مجبور کر دیا اور اس کے خدار دنہ میں  
جعفر کو مستبد بیگناں پر سواد والا کہ پونڈ روٹوت لے کر بھاڑایا تین سال بعد ایک

ادر امیدوار میر قاسم نے چیس لاکھ روپیہ مسند بگال کی قیمت پیش کی جسے کمپنی نے منظور کر لیا اور جعفر کی گھری میر قاسم کو دیے دی اس سنتے میں اضلاع کے کمر اپنے قبضے میں کر لیئے بنیز بیس لاکھ روپیہ مزید طلب کیا میر قاسم نے یہ رقم وصول کرنے کے لیے امراء و غرباد و نوب پہ بھاری شکیس عائد کیئے بیگمات کا زیور درخواست کیا، لیکن رقم پھر بھی پوری نہ ہو سکی اس پر کمپنی کے تیور بدل گئے اور میر جعفر سے ۵۷ لاکھ روپیہ لے کر اسے دوبارہ نواب بنادیا اور بھارہ میر قاسم ادھر ادھر پھیلنے کے لیے چھوڑ دیا گیا جعفر حمد فوت ہو گیا اور کمپنی نے اس کے بیٹے نجم الدولہ کو بیٹیں لاکھ روپیہ کے عنان مسند نشین بنادیا خلاصہ یہ کہ نوبرس کی قلیل وقت میں کمپنی نے اس سیاسی جوڑ توڑ سے جو رقوم بطور رشوت وصول کیں ان کی میزان یہیں کروڑ روپیہ سے متفاوت تھی۔

۰ ۳۔ ۱۵ ستمبر ۱۸۴۸ء کو شجاع الدولہ شاہ اودھ پہ بلاد بھر جملہ کر کے انگریز نے بڑی خونریزی سے کام لیا۔

۰ ۴۔ وارن ہیشنگر نے ۱۸۶۷ء میں الہ آباد پہ جملہ کر دیا مغل افواج کو شکست ہوئی، ہیشنگر چونکہ کمپنی کا ملازم تھا اور کمپنی کے مقاصد تجارتی تھے اس لیے اس نے شاہ اودھ سے چیس لاکھ روپیہ لے کر الہ آباد اس کے ہاتھ بیٹھ ڈالا۔

۰ ۵۔ انگریز ہر ایسے طبقے اور گروہ کو تباہ و برباد کر سختیباً ہوا تھا جس میں آنزوی و خود محترم کی ذرا سی خواہش بھی موجود تھی۔ اس سلسلے میں روپیکھنڈ کے سامنے لاکھ بھادر اور غیور رہیلے ہیشنگر کی آنکھوں میں کھٹک رہے تھے جنپی

اس نے اس بہادر قوم پر حملہ کر کے ان کی بستیاں جلا دیں۔ بچے تک ذبح کر دیے اور جوان عورتوں کی عصمت کو دل کھول کر لوٹا۔ اس واقعہ کے متعلق لارڈ میکارے لکھتا ہے:-

”ایک لاکھ روپیہ دن چھوڑ کر خانہ بد و ش بن گیا اور بے وطنی کی حالت میں ان لوگوں نے بعض اوقات اپنی عورتوں کی عصمت بینچ کر ایک وقت کی روٹی حاصل کی۔ ان کے بچے ذبح کر دیے گئے اور دیہات کو آگ لگادی گئی۔“

(مکپنی کی حکومت باری صفحہ ۱۱۲)

اور پھر لطف یہ کہ اس حملے کا ختیر (چالیس لاکھ روپیہ) نواب اودھ سے زبردستی وصول کیا گیا۔

- ۰ ۶۔ ہسٹینگز نے رشوت میں یعنی اور سود سے چکانے کے لیے نند کمار کو تقریر کر رکھا تھا، جب ہسٹینگز کروڑوں روپے سے چکا اور اسے افشاٹے راز کا خطرہ پیدا ہو گیا تو اس نے نند کمار کو کوئی بنا نہ بنا کر سوی پر ٹکارا دیا۔
- ۰ ۷۔ ۱۷۴۸ء میں مرٹل ہو پر حملہ کر دیا۔ یہ جنگ ایک معاہدے سے پہنچم ہوئی۔ لیکن جلدی انگریز نے اس معاہدے کی دھمکیاں ہوا میں بکھر دیں اور بلا اشتغال دوبارہ حملہ کر کے بہت کچھ کمالیا۔
- ۰ ۸۔ ریاست میسور پر حیدر علی کی حکومت تھی ۱۷۴۹ء میں انگریز نے میسور پر اچانک ہلہ بول دیا جس میں سخت شکست کھائی اور جنگ کر صلح تحریک اس معاہدہ کی پہلی اور بنیادی شرط یہ تھی کہ اگر ہم میں سے کسی ایک پر حملہ

ہر توجیہیک دوسرے کی مدد کریں گے دو برس بعد مریٹوں نے میسور پر حملہ کر دیا جیدر علی نے انگریز کو با۔ با۔ اس کا معاہدہ یاددا یا، لیکن صاحب ہمار نے قسمی آن سُنی ایکہ کر دی۔

۹۔ بیار سن کا راجہ چیت سنگھ ہر سال بالیس لاکھ روپیہ بطور خراج کمپنی کو ادا کرتا تھا کیوں؟ اس سوال کا جواب موڑخ نہیں دے سکتا تھا۔  
 سنگھ میں پہنچنگہ نے راجہ سے پانچ لاکھ منزید رقم طلب کی۔ اور دوسرے سال پھر اسی رقم کا مطالیہ ہوا راجہ نے رقم تو ادا کر دی لیکن ساتھی لاث صاحب کو مل کر دلا کر رہا تو پیہ کا چڑھاوا بھی چڑھایا اور درخواست کی کہ آئندہ اس بوجہ سے مجھے معاف کیا جائے۔ کچھ عرصہ بعد لاث صاحب کو کسی علاقے پر پڑھا کی ضرورت پیش آئی۔ اس سلسلے میں راجہ چیت سنگھ کو لکھا کہ اس مقدس کام کے لیے دو ہزار سپاہی تم بھی پیش کرو اور ایسا احمد سپاہی کہاں سے ملے جو دوسروں کی خاطر خون بہانا پھرے۔ چنانچہ ٹری مشکل سے راجہ صاحب ایک ہزار سپاہی بیچھ سکے۔ اس گستاخی پر لاث صاحب کی چتوں پر بل پڑ گئے فوراً راجہ صاحب پر سچاں لاکھ روپیہ جنم کر دیا اور اس رقم کو دسول کرنے کے لیے فوج بھی بیچھ دی۔ بے لبس راجہ شاہی چھوڑ کر بھاگ نکلا اور لاث صاحب نے اس کے ایک خود دسال بیچھے کو چالیس لاکھ روپیہ لے کر گدی پر بھاڑیا اور ساتھ ہی پرایت کی کہ یہ رقم ہر سال ہماری خدمت میں پہنچتی رہے۔

۱۰۔ سنگھ میں شاید کمپنی کو کسی سورے میں خسارہ ہوا اسے پورا کرنے کے لیے شاہ اودھ سے چھتر لاکھ روپیہ کا مطالیہ کر دیا اور ساتھ ہی یہ رقم وصول

کرنے کے لیے فوج بیج دی اس فوج نے حرم میں داخل ہو کر بیگمات کے زلیوہ جس وحشیانہ طریقے سے نوچے یہ ایک زبردگداز داستان ہے۔

۱۱۔ لارڈ کارنوالس رگو نرجزل از ۱۶۹۲ء تا ۱۶۹۴ء نے چکے سے سور پر حملہ کر دیا اور بنگلہ پختا لیا۔ آخر نواب اور کمپنی کے دہیان ایک معابدہ بہا جس کے بعد سے آدمی ریاست کمپنی کو حلی گئی اور سانحہ ہی لاث عاصب نے نواب صاحب سے اکہ انہوں نے مقابلہ کیوں کیا (تین کروڑ تیس ہزار روپیہ بلور تاوان لے لیا۔

۱۲۔ پچھے روپیہ روپیکھنڈ میں پھر جمع ہو گئے تھے اور صاحب بہادر کے مفاد کو پھر ایک دہی خطرہ پیدا ہو گیا مختاچنا پچھے ۱۶۹۵ء میں سر جان شور نے انہیں تباہ و بباڑ کرنے مکیے و بارہ قدم رنجہ فرمایا اور بعد نظر خود ریزی کی۔

۱۳۔ اسی زمانے میں شاہ اور دھر (آصف الدولہ) کی وفات ہو گئی اور اس کے جائزا وارث وزیر علی ز بن آصف الدولہ نے مسند سنبھال لی۔ آصف الدولہ کا بھائی سعادت علی سر جان شور کی خدمت میں پہنچا۔ دن لاکھ نقد کا نذر رانہ اور الہ آباد کا قلعہ پیش کیا جانا پچھے رزیر علی معزول ہو گیا اور سعادت علی شاہ اور دھر بن گیا۔

۱۴۔ سلطان شیپو کی شجاعت و غیرت کی داستانیں سارے ہندوستان میں مشہور تھیں، یہ واحد فرمائ ردا مختاچ جو انگریز کی مکاہیوں سے آشنا اور ان کے دام سے گریزان تھا، جب ویلزی ۱۶۹۱ء میں گور نرجزل بن کہہ بند میں

داردجوں تو انہوں نے آتے ہی میپو کے انتظامیں کے لیے زبردست جگہ تیاری شروع سر دی۔ میپو صاحب بہادر کے ارادوں سے بے خبر تھا، چنانچہ ایک روز اپنائے اس پہلے بول دیا۔ میپو نہایت بے جگری سے لٹا لیکن کہاں تک آخر ملا فتحت میں شہید ہو گیا۔ انگریز کے فوشیر و افی الصاف نے اس خاندان کو سیاست سے محروم کرنا پسند کیا۔ چنانچہ سپولت کار کے لیے ریاست کے کچھ اضلاع نظام پر فروخت کر ڈالے بندگا ہیں خود سنہ حال ہیں اور شہید میپو کے پیسالہ پچھے کو ولادت سلطنت قرار دے دیا لیکن پیک کے اصراب پر ریاست کا نظم و نشان اپنے دستِ الصاف پسند ہی میں رکھا۔

۰ ۱۵۔ چونکہ تمام کا لے لوگ جرام پیشہ ہوتے ہیں اس لیے لارڈ ولینزی نے ۱۳ مئی ۱۸۷۶ء کو کراچی کے نواب کو اس کے جرام سے اگاہ کیا اور چھراس کی ریاست پر قبضہ کر لیا۔ پانچ ماہ پیشتر اسی بنیاد پر وہ سوت کے نواب کو معزول اور اس کی ریاست پر قبضہ کر چکے تھے۔

۰ ۱۶۔ ۱۸۷۳ء کو قلعہ احمد نگر اور ۳۹، اگست کو علی گڑھ پر قبضہ کر لیا۔

۰ ۱۷۔ ۱۸۷۴ء کو کمپنی کی افواج دہلی میں داخل ہو گئیں۔

۰ ۱۸۔ یکم اگست ۱۸۷۳ء کو برما کے خلاف اعلانِ جنگ اور ۱۵، مارچ ۱۸۷۷ء کو زنگون پر قبضہ کر لیا۔ ہندوستانی سپاہی مدد ہباجری سفر کے قائل نہ سمجھے جب برما کی جنگ میں ایک ہندوستانی کمپنی کو برما جانے کا حکم ملا اور اس کمپنی نے منہبی رکاوٹ کا ذکر کیا تو صاحب بہادر نے ساری کمپنی کو فرار

گولی مار دی۔

۰ ۱۹۔ اس تمام دران میں سکھ انگریزوں نے ساتھ رہے اور انگریز موتون  
بے موقع خالصہ دس بار کی شان میں قصائد مدحیہ بھی پڑھتے رہے یعنی  
جب وہ باقی ریاستوں اور دس بارہ دہلی کا قصیدہ نٹھا جکے تو پنجاب کی طرف منتظر  
ہوئے۔ چنانچہ سکھوں پر پہلا حملہ ۱۸۰۷ء میں کیا سکن ”قیام امن“ کے لیے  
جھٹ صلح کرنی اور شیخ پاہ کی تمام سکھ ریاستوں پر قبضہ کر دیا، یہ چھٹی حیاڑ جاری  
رہی۔ یہاں تک کہ ۱۸۵۷ء میں سارے پنجاب انگریز کے قبضے میں چلا گیا اور سر جان لائیں  
پنجاب کا پہلا گورنر مقرر ہوا۔

۰ ۲۰۔ سندھستان سے فارغ ہونے کے بعد افغانستان کی باری آئی انگریز کو خطرہ  
مختاک کہ کمین ان کمساروں سے چھپ کوئی غرزی تصوری، یا ابدالی نہ اٹھ پڑے  
چنانچہ انہوں نے انیسویں صدی کے آغاز میں سر ملکیم کو سفیر اسیں بناؤ کر بھیجا۔  
باہیں ہدایات کہ وہ ایران و کابل کو ڈلانے کی انتہائی کوشش کرے۔ یہ دلوں مالک  
تو آپس میں نہ لڑے لیکن وہ افغانستان کے شاہی خاندان میں رقبات کی آگ  
عمڑ کانے میں کامیاب ہو گیا۔ اس آگ کو مزید چوادیتے کے لیے ۱۸۰۹ء میں افغانستان  
کو سفیر کابل بناؤ کر روانہ کیا گیا۔ حالات بد سے بدتر ہوتے گئے یہاں تک کہ ۱۸۳۰ء  
میں انگریز نے افغانستان پر حملہ کر کے اپنے ایک پشو عینی معزول شجاع کو تخت  
پر بٹھا دیا۔ نظم و لستق پر خود قبضہ کر دیا اور انگریزی افواج غزنی، قندھار، جلال آباد  
اور کابل میں مستعین کر دیں۔ اس جملے میں انگریزوں نے حسب معمول کابل کے بازدہ  
جلدی شہتوں پر بے دریغ تلوار چلانی اور سب سے بڑھ کر یہ کہ شاہی حرم کی

آبرد بیزی کی، اس پر غیرہ افغانیوں میں انتقام کی آگ بھڑک اٹھی۔ انہوں نے موقع پا کر انگریزی امیر الافواح مسٹر ملیناٹ اور رسولہ ہزار گورہ سپاہیوں کو قتل کر دیا اور صرف ایک گورہ یہ کمانی سنانے کے لیے پشاور میں زندہ والیں آیا۔ ۱۸۶۷ء میں انگریز بھر کا بیان پر چڑھ دوڑ سے بھر بازار جدال نے اور اس مہم کا تمام خریج "نوابان سندھ" سے زبردستی و صدر کیا۔

۲۱۔ ۱۸۶۷ء میں انگریزوں کی توجہ سندھ کی طرف مبذول ہوئی مسلسل جملوں کے بعد سارا حصہ نہ بینگیں کر لیا، نوابوں کو جلاوطن کر دیا اور بعض حرم سراؤں میں گھس کر بیگماں سے نہ صرف زیورِ محضیں لیے بلکہ ان کے بدن سے کپڑے بھی نوچ لیے اور انہیں بر بینہ کر کے بے حد سوکایا۔

۲۲۔ سید طفیل احمد شنگلوری اپنی تصنیف "مسلمانوں کا روشون مستقبل" میں بیان کرتے ہیں کہ آغاز میں انگریز سندھ و سستانی بیچے چڑا کر اوپر اور پر بیچ آتے تھے ۱۸۶۷ء میں صرف ایک انگریز نے دو ہزار بیچے بیچے، یہ لوگ تاجیرتے اور تجارت کے لیے نہایت المطلوبی استعمال کرتے تھے۔ یعنی جب خام اجناس کے ذخائر منڈی میں آتے تھے تو حکم ہوتا تھا کہ دلیسی سوداگر اس وقت تک منڈریوں میں قدم نہ کیں جب تک کمپنی کے سودے ختم نہ ہو لیں۔ نیز جب تک کمپنی کی اجناس بک نہ جائیں، تمام دیگر دکاندار اپنی دکانیں بند رکھیں۔

اس طریقے سے کمپنی روپے کی چیز پسیے میں خریدتی اور دس روپے پر فروخت کرتی تھی۔

کمپنی کا یہ قاعدہ تھا کہ جب ریاست میں نواب یا راجہ کے مرنسے کے بعد جائز وارث (بٹیا) موجود نہ ہتا۔ اس پر خود قبضہ کر لیتی۔ اس طرح کمپنی نے سخونت سے سے عرصے میں پندرہ ریاستیں ہٹایاں۔ ان ریاستوں کے وہ شمار کیسے گئے۔ بنوں ایک دانے ہے۔

۳۳۔ انگریز کا امام صرف قبل عامہ اور دیسری بیان تھا مکہ وہ تبلیغ عیسائیت پر بھی پوری توجہ صرف کر رہا تھا۔ کمپنی کے ایک دائرہ مقرر جاپس گرانٹ نے ۱۸۷۶ء میں ایک کتاب لکھی جس میں کھلم کھلا اقرار کیا کہ لوگوں کو تعلیم دینے سے ہمارا مقصد تبلیغ عیسائیت ہے۔

۱۸۷۶ء میں مدراس کے گورنر نے اور دائرہ مقرر سر برائیت تعلیم نے کمپنی کو لکھاکہ سکولوں میں انجیل پڑھانی جانے۔ جن مقامات پر عیسائی سکول موجود تھے دہان کوئی اور سکول کھولنے کی اجازت نہ تھی۔

سر جاپس شری یلین آئی سی ایس نے ۱۸۷۹ء جنوری سے کو دارالاُمرا کے سامنے ہندوستان کے واقعات بیان کرتے ہوئے فرنسر سے کہا۔

”ہماری پالیسی کے نتائج یہ ہیں کہ گورنمنٹ درسگاہوں سے بھی اتنے ہی عیسائی پیدا ہوئے جتنے مشتری درسگاہوں سے۔“

۴۴۔ سندر بن کے انگریز ہائی کمشنر نے ۱۸۷۹ء میں اعلان کیا کہ سرکاری ملازمتوں میں جہاں دیسیوں کو بھرتی کرنے کی ضرورت پیش رہے دہان صرف ہندوؤں

کو مقرر کیا جائے۔

۰ ۲۵۔ صوبہ پنجاب کے ڈائرکٹر مسٹر نیلڈ نے اپنی روپورٹ برائے سال ۱۸۵۹ء<sup>۶۶</sup> میں تھا کہ پنجاب کے دینی اوقاف مدارس میں مدرس علوم مسلمان ہیں راس بجان کو فرماد کئے کی ضرورت ہے اس پالسی کا نتیجہ یہ ہوا کہ ۱۸۶۷ء کی فرمت اسناد میں کسی مسلمان یحییٰ کا نام نہ موجود نہیں تھا۔

۰ ۲۶۔ بنگال کے ایک انگریز آفی سی ایس مسٹر ڈبلیو ہٹھراپی کتاب "ہمارے ہندوستانی مسلمان" میں ایک باب باں عنوان باندھتے ہیں۔

#### باب چہارم

انگریزی حکومت کے ماتحت مسلمانوں سے ناالنصافیاں

یہ باب بے الصلوی کی ایک طویل داستان ہے مثلاً مسلمانوں کو یہ شکایت ہے کہ۔

ہم نے ان پر باعزت زندگی کا دروازہ بند کر دیا..... ہم نے قاضیوں کی برصغیر سے ہزار ہاخاندانوں کو مبتلا کئے آفات کر دیا..... ہم نے مسلمانوں سے مذہبی فرائض پورے کرنے کے ذرائع چھین لیے..... ہم نے ان کے مذہبی اوقاف میں بدیانتی سے کام لیتے ہوئے ان کے سب سے بڑے تعلیمی سرمائی کا غلط استعمال کیا..... ہم نے بنگال میں قدم رکھاتوں مسلمانوں کے ملازموں کی حیثیت سے لیکن اپنی فتح و نصرت کے وقت ان کی مطلق پرواہیں کی..... بلکہ اپنے سابق آقاوں کو پاؤں نئے روپاں (صفحہ ۲۲۲-۲۲۳)۔

اگر گے لکھتے ہیں۔

” جو لوگ کل تک اس ملک کے حکمران تھے، آج نان جوین کے روکھے سو کھٹکھڑوں کو بھی ترس رہے ہیں ..... یہ وہ قوم ہے جسے بہ طالوی حکومت کے ماتحت تباہ دبر باد کر دیا گیا ہے ” (۲۱۸ - ۲۱۷)

ہر ہفتے میں کسی نہ کسی شزادہ کی اولاد بے بام محلات اور پڑا خاتمالابوں کے درمیان ..... خونِ جگہ پتی نظر آتی ہے ..... وہ غدیظ بیویا اور ملکتے بسوئے مکانوں میں اداں زندگیاں بس کر رہے ہیں اور روزہ روز ترقی کے تباہ کن گڑھوں میں گرتے پلے جاتے ہیں ..... ان کے زنگاری پھیلیوں والے تالاب گندے اور سڑے جو ہڑوں کی شکل اختیار کر چکے ہیں۔ بارہ دہلوں کی جگہ اب انیشوں کا ملبوہ ہے ..... وہ بد لفیب خواتین جو کبھی رانیاں کہلاتی تھیں۔ ..... ان کے زنان خالوں پر چوتھے تک بلقی نہیں۔ ..... ناگر خاندان کی عظمتوں کی یادگار صرف ایک نہر سی باقی ہے جو اب باغوں اور محلوں کے نیچے میں سے گزرتی ہے۔

( ۲۲۲ - ۲۲۳ )

شامہ کے دوای بند ولست میں مسلمانوں سے زمینیں چین کر اُنہوؤں کو دے دی گئیں جو مسلمانوں کی طرف سے مالیہ وصول کرنے پر متعین تھے اور اس طرح لاکھوں گھروں کو حصولِ رزق کے تمام ذرائع سے محروم کر دیا۔ ( ۲۳۳ ) اُنگریزی حکومت سے پہلے فوج - مالداری اور دیوالیہ ملازمتوں پر مسلمانوں کا قبضہ تھا جن سے انہیں ایک ایک کرنے کا کال دیا گیا۔

”جتنے سندھ و سستانی سوں سروں میں داخل ہوتے یا اپنی کوہ تک حج پنتے ہیں  
ان میں ایک بھی مسلمان نہیں۔“ (صفحتہ ۲۳۷)

”اب جیل خانے کی ایک دوسری اہم اسامیوں کے بغیر سنپر دستان کے یہ سابق فاتح اور کسی ملازمت کی امید نہیں رکھ سکتے۔“

| شنسٹہ میں بیگان کی سرکاری ملازمتیوں میں مسلمانوں کا تناسب کیا تھا جو دلیل ملاحظہ ہے۔ |     | آسائی                           | مسلم | غیر مسلم |
|--------------------------------------------------------------------------------------|-----|---------------------------------|------|----------|
| ۱۰                                                                                   | ۲۶۰ | اکونٹس سول سروس                 | X    | X        |
| ۱۱                                                                                   | ۴۹  | میرزاں                          | ۴۹   |          |
| ۱۲                                                                                   | ۷۴  | ڈیلوانی افسر                    | -    | ۷۴       |
| ۱۳                                                                                   | ۲۳  | ای لے سی                        | -    | ۲۳       |
| ۱۴                                                                                   | ۱۹۴ | ڈپٹی گلکرد ڈپٹی چیف سریٹ        | ۳۰   | ۱۹۴      |
| ۱۵                                                                                   | ۳۹  | سباچ                            | ۸    | ۳۹       |
| ۱۶                                                                                   | ۱۸۹ | منصف                            | ۲۷   | ۱۸۹      |
| ۱۷                                                                                   | ۱۰۹ | پولیس افسر                      | X    | ۱۰۹      |
| ۱۸                                                                                   | ۱۶۳ | انجینئر                         | -    | ۱۶۳      |
| ۱۹                                                                                   | ۷۶  | پی. ڈبليو. ڈی. اکونٹس           | -    | ۷۶       |
| ۲۰                                                                                   | ۱۵۲ | ڈاکٹر                           | ۲    | ۱۵۲      |
| ۲۱                                                                                   | ۲۱۸ | محکمہ تعلیم سروے اور کشم آفیسرز | X    | ۲۱۸      |

”<sup>۱۸۵</sup> شہر سے پہلے پیشہ وکالت پر مسلمان قابض تھے رفتہ رفتہ انگریز  
تے یہ حالت کردی کہ <sup>۱۸۵۷</sup> میں جب لاد کالج کا داخلہ شروع ہوا تو کالج میں رد  
سوانتالیس ہندو اور صرف ایک مسلمان داخل کیا گیا۔“ (ص ۲۳۷)

کہاں تک سناؤں یہ ایک نہایت دردناک اور طویل کہانی ہے جو نکہ  
انگریز تے ہندوستان کی سلطنت مسلمان سے چھپنی تھی اس لیے اس کی کوشش پیشہ  
یہ ہی کہ مسلمانوں کو بھوکا مار کر ذمیں درساکر دیا جائے تاکہ ان میں تختہ ہندو اور پینے کا  
جذبہ تک باقی نہ رہے اور سب بھر سے قلی اور خالسلے بن کر آزادی و حریت کے جذبات  
عاليہ سے کیسے رخالی ہو جائیں انگریز کے یہی وہ اقدامات تھے جن کا نتیجہ <sup>۱۸۵۷</sup> کے  
انقلاب کی صورت میں برآمد ہوا اس انقلاب میں ہندو مسلم سب نے کیاں حصہ لیا تھا۔

مجھے جناب مرزا صاحب کے دعوا تے نبوت سے اختلاف ہی ہی لیکن ان کے  
بہت سے مسائل سے متفق ہوں مثلاً ان کی اخلاقی تعلیم و تبلیغ از لبس موثر و پاکیزہ ہے وہ  
تمام اقوام کے انبیا پر ایمان رکھتے ہیں وہ ضعیف احادیث کے رطب ویاں سے وہن  
پچاکر جلتے ہیں دہ ائمہ ارجعہ کے بعد بھی اجتہاد کے قائل ہیں وہ مظاہر کائنات میں غور نگہ  
کا درس دیتے ہیں اور سب سے بڑی بات یہ کہ وہ انگریز کے مکروہن سے پوری تحریک آگاہ  
تھے اور اس قوم کو چودھویں صدی کا سب سے بڑا قسم سمجھتے تھے۔

جب حکومت نے ایکٹ نمبر ۱۸۸۷ء مجب یہ <sup>۱۸۸۷</sup> کے ندو سے بڑے بڑے شر  
اور چھاؤنیوں میں گورے سپاہیوں کی خاطر طوائف خانے قائم کیے تو جناب مرزا صاحب  
نے اس بد اخلاقی کے خلاف احتجاج کرتے ہوئے لکھا۔

” آخريہ قبول کیا گیا کہ گوروں کا بازاری عورتوں سے ناجائز تعلق ہو۔ کاش  
اگر اس کی جگہ مُتفق ہوتا تو لاکھوں بندگان خدا نما سے بچ جاتے۔ ”

(آئیہ دھرم صفحہ ۶۹)

نیز مشورہ دیا:-

” کمانڈر اچھیت افواج ہند کو یہ بھی انتظام کرنا چاہیے کہ بجائے ہندوستانی  
عورتوں کے لیوپن عورتیں ملازم رکھی جائیں۔ — — — — — — — — — — — — — — — — — —  
غافلین کا سب  
سے بڑا اعتراض ہی معاکہ ہندوستان کی غربی عورتوں کو دلالہ عورتوں کے ذریعہ  
سے اس فرش ملازمت کی تغییب دی جاتی ہے۔ ” (آئیہ دھرم صفحہ ۲۱)

اللہ کا ایک ” رسول ” ان اقدامات کو کیسے پسند کر سکتا تھا۔ چنانچہ آپ نے  
انگریزی اخلاق کی تصویر ان الفاظ میں پیش فرمائی۔

غیر قوموں کی تقليد نہ کرو۔ جو لوگ اسباب پر گریٹی ہیں اور جیسے سانپ  
مٹی کھاتا ہے۔ انہوں نے سفلی اسباب کی مٹی کھائی۔ اور جیسے گدھ اور  
کئے مردار کھاتے ہیں انہوں نے مردار پر واتت مارے وہ خدا سے بہت  
دوہ جا پہنچے۔ انسانوں (حضرت مسیح ذخیرہ) کی پرستش کی خنزیر کھایا  
اور شراب کو پان کی طرح استعمال کیا۔

(کشتی نور ح صفحہ ۲۰)

یہی نہیں بلکہ انہیں وجہ اور یا جوچ ماجوچ قرار دیتے ہوئے قوم کو ان  
کے فتنے سے خبردار کیا۔

سو ہبت ہی خوب ہوا کہ عیسائیوں کا تقدیرافت ہو گیا اور یہ حمدہ ایک  
بچپی کے چلے سے کم نہیں جو اس عاجز نے خدا کی طرف سے مسیح بن میریم  
کے زنگ میں ہو کر ان دجال سیرت لوگوں پر کیا ہے۔

(راز الہ صفحہ ۲۱۷)

مسیح بن میریم نے خدائی کا دعوئے برگزندہ کیا یہ لوگ (عیسائی) خود اس کی  
طرف سے دیکھ بین کر خدائی کا دعوئے کر رہے ہیں اور اس دعوئے کو سربراہ کرنے کے  
لئے کلیکھا انہوں نے تحریفیں نہیں کیں اور کیا کچھ تبلیس کے کام استعمال میں نہیں لائے  
اور کہہ مدینہ چھوڑ کر اور کون سی جگہ ہے جہاں یہ لوگ نہیں پہنچے روایت میں وارد  
ہے کہ دجال مکہ مدینہ میں داخل نہیں ہو گا..... (برق) کیا کوئی دھوکہ دینے کا  
کام، یا گمراہ کرنے کا منصوبہ یا یہ کانے کا کوئی بذریقہ ایسا بھی بے جوان سے ظہور میں  
نہیں آیا، (بالکل درست۔ برق) کیا یہ تھی نہیں کہ یہ لوگ اپنے دجالانہ منصوبوں کی وجہ  
سے ایک عالم پر ڈالنے کی طرح محیط ہو گئے۔ (راز الہ ص ۲۱۹)

”ادس قدس اسلام و ان لوگوں (عیسائیوں) کے ہاتھ سے ضربہ بینچا ہے  
اور جس فد، انہوں نے انصاف اور سی اُن کاخون کیا ہے ان تمام خدا ہیوں کا نامہ  
کون کر سکتا ہے۔“ (راز الہ ص ۲۱۹)

”اللہ اکبر اگر اب بھی ہماری قوم کی نظر میں یہ لوگ اول درجہ کے دجال  
نہیں اور ان کے الزام کے لیے ایک پچھے مسیح کی ضرورت نہیں تو اس قوم کا کیا حال ہو گا۔“

(اذالہ ص ۲۹۳)

وَجَالَ مِنْ دِينِ عُقْلٍ نَّهِيْنَ هُوَ كَوْنُ اُوْسَيْرِيْنَ ..... فَنِيَاكَ عُقْلَ اسْ مِنْ تِزْرُ  
هُوَ كَوْنُ ..... اُوْسَيْرِيْنَ رِيْلَ مُوْتَرَ طَيَارَهَ ..... (یَدِیْوَ وَغَيْرَهُ) اِيجَادَرَ کَے گا، اور ایسے عجیب  
کامِ دکھائے گا کہ گُو یا خدا نی کا دعویٰ کر رہا ہے۔

(اذالہ ص ۵۰۱)

” وَجَالَ اسْ كَرْوَهَ كَوْكِيْتَهَ ہِیں جو کذاب ہو اور زمِنَ کو نجس کرے اور حق کے  
ساتھ باطل کو ملا دے۔ سو یہ صفت حضرت مسیح کے وقت میں یہودیوں میں کمال درجے  
پر تھی۔ بچہ نہماں نے ان سے لے لی۔ سو مسیح الیسی دجالی صفت کے بعد وہ کمر نہ  
کے لیے آسمانی حربہ لے کر اتر رہے۔ ” (اذالہ ص ۴۹۷)

” مدت ہوئی کہ کرود وِ جال ظاہر ہو گیا ہے ..... اور اس کا گردھا  
دریں) جو درحقیقت اس کا بنا یا ہو ہے۔ مشرق و مغرب کا سیر کر رہا ہے .....  
احادیث صحیحہ کا اشارہ اسی بات کی طرف ہے کہ وہ لگہ مهاوِ جال کا اپنا ہی بنا یا ہو ۔  
ہو گا پھر اگر وہ ریل نہیں تو اور کیا ہے۔ ” (اذالہ ص ۶۸۵)

وِ جال کے ساتھ بعض اسبابِ تنفس و آسائش جنت کی طرح ہوں گے اور  
بعض اسبابِ محنت و بلا آگ یعنی دوزخ کی طرح ہوں گے۔ (بخاری مسلم)  
جس قدر عیسائی قوم نے تنفس کے اسبابِ نئے سے نئے ایجاد کیے ہیں اور جو دوسرے

رائپول سے ہفت۔ بلا فقر اور فاقہ بھی ان کے لمحن انتہامات کی وجہ سے دین کے لوگوں کو پکڑا جاتا ہے۔ اگر یہ دولف حملیں بہشت اور دوزخ کے نہ نہ نہیں میں تو اور کیا ہیں؟

(ازالہ ص ۲۸)

ان دس علمتوں میں سے ایک بخاری علامت و تعالیٰ معنوں کی یہ تکھی ہے کہ اس کافتنہ تمام ان فتنوں سے بڑھ کر ہو گا کہ جو بانی دین کے مٹانے کے لیے ابتد سے لوگ کرتے آئے ہیں..... ہمارے بنی صلعم نے کھلے کھلے طور پر ریں گاٹھی کی طرف اشارة فرمایا ہے، چونکہ یہ عیسائی قوم کا ایجاد ہے جن کا امام اور مقتدی یہی تعالیٰ گروہ (پادری) ہے

(ازالہ ص ۲۷)

" اور اس زمانہ (لہور میسح معنوں) صلیبی مذہب کا ہفت قلبہ ہو گا اور صلیبی مذہب کی حکومت اور سلطنت تقریباً تمام دنیا میں پھیل جائے گی۔"

(شہادۃ القرآن ص ۱)

یہی قوم (عیسائی) وہ آخری قوم ہے جس کے ہاتھ سے طرح طرح کے فتنوں کا پھیندا مقدمہ تھا۔ جس نے دنیا میں طرح طرح کے ساحراتہ کام دکھائے اور جیسا کہ مکھا ہے کہ و تعالیٰ بتوت کا دعوئے کرے گا۔ نیز خدائی کا دعوئے بھی اس سے طہور میں آئے گا یہ دونوں باتیں اس قوم سے طہور میں آگئیں۔ بتوت کا دعوئے اس طرح پر کہ اس قوم کے پادریوں نے بڑی گستاخی سے نبیوں کی کتابوں میں دخل لے جا کیا اور ایسی بے باکانہ ملنگلت کی گویا وہ آپ ہی بنی ہیں..... اور خدائی کا اس طرح پر دعوئے کیا کہ خدائی کاموں میں حصے زیادہ نسل دیا اور چاہا کہ زمین اسکا

میں کوئی بھی ایسا بھی نہ رہے جو وہ اس کی تہ تک نہ پہنچ جائیں اور ارادہ کیا کہ خدا تعالیٰ  
کے کاموں کو اپنی سماں میں لے لیں اور ایسے طور سے خدائی کی کل ان کے ہاتھ میں  
اجاہے کہ اگر ممکن ہو تو سورج کا غروب اور طلوع ..... اور بارش کا ہتناہ  
بونا بھی ان کے ہاتھ میں آجائے۔ ”  
(شهادۃ القرآن ص ۲)

” اس قوم کے علماء حکماء نے دین کے متعلق وہ فتنے ظاہر کیے جس کی نظر حضرت  
آدمؑ سے ہے کہ ہمیں دم پانی نہیں جلتی ..... یہ آیت صاف بتاہی ہے  
کہ وہ (جہل) اقوام اور فیض علوم میں کمال تک ترقی کر سے گی ”  
(شهادۃ القرآن ص ۲۲)

” مگر وہ دجال شرِّ الناس ہے۔ ”

(تحفہ گوئٹو یہ ص ۳۶)

” فتنہ نفاذی ایک سیل غظیم ہو گا۔ اس سے بڑھ کر کوئی فتنہ نہیں۔ ”

(تحفہ گوئٹو یہ ص ۱۱۸)

یہ حدیث دجال (والی) ایک ایسی قوم کی طرف اشارہ کرتی ہے جو اپنے افغان  
سے وکھو دیں کہ انہوں نے نبوت کا دعویٰ بھی کیا ہے اور خدائی کا بھی نبوت کا دعویٰ  
اس طرح پر کہ یہ لوگ خدا تعالیٰ کی کتابوں میں تحریک ..... کریں گے .....  
..... اب خدائی دعویٰ کی بھی تشریح سنیے اور وہ یوں ہے کہ  
رسُول اللہ فرماتے ہیں کہ وہ لوگ ایجاد اور صنعت اور خدائی کے کاموں کی کفہ معلوم  
کرنے میں ..... اس قدر حوصلیں پہنچے گے کہ گویا خدائی کا دعویٰ کر رہے

(تحفہ گوثر ویہ ص ۱۳۹)

ہوں۔

” ہم یعنی رکھنے میں کہ اس عیسائی قوم میں سخت بذات اور شریر پیدا ہوتے ہیں اور بھرپور کے لباس میں اپنے تین طاہر کرتے ہیں اور اصل میں شریر بھرپور ہوتے ہیں اور ایسی بذاتی سے بھرے ہوئے جھوٹ بولتے ہیں اور افترکار کرتے ہیں جن کی کچھ اصیت نہیں ہوتی۔“ (انجام آئتم ص ۱۰۹)

دجال بہت گزر سے ہیں اور شاید آگے بھی ہوں مگر وہ دجال اکبرجن کا دل خدا کے نزدیک ایسا مکروہ ہے کہ قریب ہے جو اس سے آسمان مکثتے مکثتے ہو جائیں یہی مکروہ مشتبہ خاک (مسیح) کو خدا بنانے والا ہے۔

(انجام آئتم ص ۱۱۴)

” اور اس آیت میں کہ هُم مِنْ حُكْمِ حَزَبٍ يُنْسِلُونَ ۚ ان کے غلبہ کی طرف اشارہ ہے کہ تمام زمین پر ان کا غلبہ ہو جائے گا ..... پاسیل نے یقینی فور پر یہ بات سمجھ دیں آتی ہے کہ یا جوچ ما جوچ کافتنہ بھی دراصل عیسیٰ کافتنہ ہے۔“ (تمہٰ حقیقتہ الوجی ص ۶۷)

ان اقتباسات سے یہ بات بالکل واضح ہے کہ دجال سے مراد عیسائی ہیں گو بعض مقامات پر مرا صاحب نے صرف پادریوں کو محض اس بنابری دجال قرار دیا ہے کہ وہ اسلام پر اعتراض کرتے ہیں لیکن اگر ان کی تمام تحریروں کو سلسلے کھا جائے تو اس میں قطعاً کوئی شبہ نہیں رہتا لہ آپ تمام عیسائیوں کو دجال سمجھتے ہیں۔

آپ گذشتہ صفحات میں پڑھ دیجئے ہیں کہ انگریز سبند و ستانیوں کو عیسائی بنانے میں کس قدر کوشش نہ تھے۔ پاریوں کو تنخواہ سرکاری خزانے سے ملتی تھی جمیور پاکستان سے پہنچ کے سرکردی گزٹ دیکھتے۔ وہاں آپ کو محیثر شیوں کی طرح پاریوں کی تبدیلیاں اور تصریر یاں بھی ملیں گی۔ شاہ انگلستان جب تاچوٹی کے وقت حلف اتحاد تھا ہے تو وہ یوں شروع کرتا ہے۔

” میں شاہ انگلستان، شہنشاہ ہند، آسریلیا وغیرہ و محافظین

مسیحی ..... قسم کھاتا ہوں ۔“

انگریز گورنروں نے ہر زمانے میں نہ صرف تبلیغ عیسائیت کے لیے آسانیاں فراہم کیں۔ بلکہ دعوائے غیر جا تبداری کے باوجود عیسائیت کی ہر طرح سے سرپیٹی کی مسیحیت قبول کرنے والوں کو مختلف اعزازات سے نوازا۔ انہیں نوکریاں زمینیں اور کرکر سیاں عطا کیں اور باقیوں کو استحقاق کے باوجود بار بانظر انداز کر دیا۔

اس حقیقت سے ہر شخص آگاہ ہے کہ جس تبلیغ کے پیچے شاہی جلال نہ ہو وہ تبلیغ بہت کم کامیاب ہوتی ہے۔ آدھا کام مشتری کرتے ہیں اور آدھا حکومت بھی وجہ ہے کہ جناب مرزا صاحب نے دجال کے دعوائے نبوت میں پاریوں کو اور دعوائے خدائی میں ان کے فرمان رواؤں کو شامل کر کے دجال کو مکمل کر دیا ہے۔ دجال مکمل ہو ہی نہیں سکتا۔ جب تک کارپہ دازان سلطنت کو دجال کا ہم جزو نہ سمجھا جائے اور خصوصاً ایسے کارپرداز جن کا مقصد تو سیع سلطنت کے ساتھ ساخت لو سیع عیشیت بھی تھا۔

اس سلسلے میں خود مرزا صاحب ایک واقعہ لکھتے ہیں۔

ہمارے ملک کے نواب لفظیت گورنر پنجاب سر جیارس اچیپسین صاحب بہادر  
بیان ضلع گورنر داپور میں تشریف لائے تو انہوں نے گرجا کی بنیاد رکھتے وقت ...  
عیسائی مذہب سے اپنی ہمدردی ظاہر کر کے فرمایا مجھ کو امید ملتی کہ  
چند روز میں یہ ملک دیندواری اور راست بازی میں بخوبی ترقی پائے گا لیکن تجربہ  
اور مشاہدہ سے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ بہت ہی کم ترقی ہوئی۔  
یعنی ابھی لوگ بکثرت عیسائی نہیں ہوتے اور پاک گرد کو سچنوں کا ہونے

قليل المدار ہے

ایک ہمیشہ سے کم گزر ہو گا کہ ایک معزز رہیں میرے اگر رہی  
پاس آیا اور مجھ سے ایک گھنٹہ تک گفتگو کی میں تے اس کو اس ہو  
کی بابت سمجھایا جو سارے گناہوں سے پاک و صاف کرتا ہے اور  
اس راست بازی کی بابت سمجھایا جو مفت

ملتی ہے .....  
بمبئی کے سابق گورنر سر چرڈ میل نے مسلمانوں کی بابت ایک مفہوم  
لکھا ہے جو ولایت کے ایک اخبار ایونٹگ سینڈرڈ میں چھپ کر اور دو اخباروں  
میں بھی شائع ہو گیا ہے۔ صاحب موصوف لکھتے ہیں۔  
” افسوس ہے کہ مسلمان لوگ عیسائی نہیں ہوتے  
اور وجہ یہ کہ ان کا مذہب ان ناممکن بالوں سے بریزی  
نہیں جن میں ہندو مذہب ڈوبا ہوا ہے۔ ”  
(اشتہار مندرجہ بر اہم احمدیہ صحیح)

قیہ معاں دجال اکبر کا وہ فتنہ غنیمہ جس کے استیصال کے لیے مسح موجود  
میتوت ہوئے۔

مسح دنیا میں آئے صلیبی مذہب کی شان و شوکت کو اپنے  
پریدن کے نیچے کھپل ڈالے گا، اور ان لوگوں کو جن میں خنزیر ہوں گے  
بے شرمی اور خوکوں کی بے حیائی و نجاست خودی ہے۔ ان پر  
دلائل قائم کا ہتھیار چلا رہا ان سب کا کام تمام کرے گا۔

(انزالہ ح اول طبع دوم حاشیہ ص ۳۷)

”مسح کا خاص کام کسر صلیب اور قتل دجال اکبر ہے۔“

(انجام آخرت ص ۱۶۵)

اب دیکھنا یہ ہے کہ جناب مزید صاحب نے اس دجال اکبر کو جنم کافتنہ  
کائنات کا سب سے بڑا فتنہ تھا۔ جس نے گذشتہ ڈیڑھ سو برس سے سندھستان  
میں لوٹ مار۔ دھوکہ مزید۔ بد عمدی۔ سازش۔ عیاشی اور فتنہ کا طوفان اٹھا کر کھا  
تھا۔ جس نے مسلمانوں کی سلطنت چین کران سے رزق کے تمام وسائل بھی چھین  
لیے تھے جس نے دباروں اور دفتروں سے مسلمانوں کو بیک بیٹی و دوگوش باہر  
نکال دیا تھا۔ جس نے لاکھوں ہندوستانیوں کو علیساً ٹیکی گوئیں جوئیں دیا تھا۔ جس نے  
ہمارے بیسیوں حرم خانوں میں داخل ہو کر بیگنگات کے کپڑے نک نوج یہے تھے  
اور جس میں ”خنزیر ہوں گے کے شرمی اور خوکوں کی نجاست و بے حیائی“ پائی  
جائی تھی۔ کس طرح قتل کیا۔

۱۸۵۶ء کے انقلاب (یا غدر دہلی) کے متعلق فرماتے ہیں۔

”ان لوگوں (مسلمانوں) نے چوروں، قفراؤں اور حرامیوں کی طرح اپنی مُحُسْن گورنمنٹ پر حملہ کرنا شروع کیا اور اس کا نام جہاد کھا۔“

(حاشیہ ازالۃ الدہام ص ۲۳)

سمجھ میں نہیں آیا کہ اگر کوئی گروہ دجال اکبر کے خلاف لواٹے انقلاب بلندا کرتا ہے تو ”میسح موعود“ بن کا کام ہی قتل دجال ہے اسے حرامی چور اور فراق کیوں سمجھتے ہیں۔ اور یہ بھی سمجھد میں نہیں آیا کہ جب ۱۸۵۷ء میں ہمارا دجال روس سے ایک جنگ میں الجھنے لگا تو میسح موعود نے مسلمانوں سے یہ کیوں اپل کی کہ

”ہر ایک ساعت متعدد مسلمان کو دعا کرنی چاہیے کہ اس وقت

انگریز دن کی فتح ہو کیونکہ یہ لوگ ہمارے مُحُسْن ہیں۔“

(راز الدہام ص ۵۹)

دجال اور میسح موعود کا مُحُسْن کیا مطلب؟

”میرے رگ و ریشہ میں شکر گزاری اس معزز گورنمنٹ کی سماں ہوئی ہے۔“

(شبادۃ القرآن، گورنمنٹ کی توجہ کے لائق ص ۱)

انگریز ایک ایسی قوم ہے جن کو خدا تعالیٰ دن بدن اقبال اور دولت

اور عقل اور دلنش کی طرف کیف پہنچا چاہتا ہے اور جو سچائی، راست بازی

اور انساف میں ترقی کرتے جاتے ہیں.....

سو ہم دعا کرتے ہیں کہ خدا تعالیٰ اس گورنمنٹ کو ہر

بیک شر سے محفوظ رکھئے اور اس کے دشمن کو ذلت کے ساتھ پسپا کرے .....  
 میں بیچ کہتا ہوں کہ مُحْمَن کی بد خواہی کرنا ایک حرامی اور بد کار آدمی کا  
 کام ہے ..... اسلام کے دو حصے ہیں ایک یہ کہ نحمد تعالیٰ کی  
 اطاعت کریں۔ دوسرے اس سلطنت کی جس نے امن قائم کیا ہو جس نے خالی عالم  
 کے بھت سے اپنے سایہ میں ہمیں پناہ دی ہو۔ سو وہ سلطنت سلطنتِ بر طائفیہ ہے  
 سو اگر ہم گورنمنٹ بر طائفیہ سے سرکشی کریں تو گویا  
 اسلام۔ خدا اور رسول سے سرکشی کرتے ہیں (یہ عجیب دجال ہے جس کی اطاعت  
 خواہ رسول کی اطاعت ہے ..... برق)

جب ہم ایسے با دشانہ کی صدق دل سے اطاعت کرتے  
 ہیں تو گویا اس وقت عبادت کر رہے ہیں۔

(شہادة القرآن۔ گورنمنٹ کی توجہ کے لائق صفحہ)

” گورنمنٹ انگلشیہ (یعنی دجال) خدا کی نعمتوں سے ایک  
 نعمت ہے یہ ایک عظیم الشان رحمت ہے۔ یہ سلطنت مسلمانوں  
 کے لیے آسمانی برکت کا حکم رکھتی ہے ”

(شہادة القرآن۔ گورنمنٹ کی توجہ کے لائق صفحہ ۱۲)

” بمارا جان و مال گورنمنٹ انگلزی کی خیر خواہی میں فدا ہے  
 اور ہو گا اور ہم غائبانہ اس کے اقبال کے لیے ذمہ گو ہیں ”

(۱۷۔ یہ دھرم ص۱)

آپ پڑھ بچکے ہیں کہ دجال کے "علماء حکم نے وہ فتنے ظاہر کیے جن کی نظر حضرت آدم سے لے کر تا اینہم نہیں پائی جاتی" اور اب بھی ملاحظہ ہو۔

"یہ گورنمنٹ کس قدر دنایا اور دُورانیش اور اپنے نام

کاموں میں با اختیاہ ہے اور کسی کسی عمدہ تدایر رفاه عام کے لیے اس کے ہاتھ سے نکلتی ہیں اور کیسے کیسے حکما اور فلاسفہ بیوپ میں اس کے زیر سایہ رہتے ہیں۔" (۱۸۔ یہ دھرم ص۲)

احادیث میں مذکور ہے کہ آنے والے مہدی کے پاس تلوار ہوگی اس تلوار کی تشریح جناب مرزا صاحب یوس فرماتے ہیں۔

"مطلوب یہ ہے کہ اگر لوگوں کو گورنمنٹ برطانیہ کی تلوار

سے خوف نہ ہوتا تو (وہ لوگ) اس مسیح موعود کو قتل کر ڈالتے۔"

(نشان آسمانی ص۱۹)

یعنی بجائے اس کے کہ مسیح موعود دجال کو قتل فرماتے انہا اس کی تبلہ کو اپنا محافظ سمجھ رہے ہیں اور فرماتا رہے ہیں کہ اگر دجال کی تلوار نہ ہوتی تو مولوی لوگ آپ کو قتل کر ڈالتے۔ اس کی مزید تشریح اس دھی میں مذکوظہ ہو۔

"راے مسیح موعود، آپ کے ساتھ انگریزوں کا نرمی کے

ساتھ ہاتھ (یعنی دستِ شفقت ہتھا)۔"

(اربعین نمرہ ص۳۵)

اس حقیقت سے کون لگاہ نہیں کہ ملکوںی دنیا کی سب سے بڑی ذلت ہے اور یہ ذلت کسی قوم کی سالہا سال کی بد کاری کی سزا ہوتی ہے قرآن میں بار بار وہجہ ہے کہ اللہ کے بندے سے ہمیشہ نہیں کے دارث اور فرمان روا رہے ہیں اور دوسری طرف بد کار و سیئہ کار لوگ ذلیل و ملکوں ।

” ہمیشہ کی عکوںی جیسی کوئی ذلت نہیں اور وائی ذلت کے ساتھ وائی عذاب لازم پڑا ہوا ہے۔“

(تختہ گولڈ ویر ص ۱۰۶)

دنیا میں ہر رسول اپنے پریدن کو زینتی بادشاہیت اور اخروی جنت کی بشدت سنانے آتا ہے یہ آج تک نہیں ہوا کہ کسی رسول نے آزادی پر غلامی کو ترجیح دی ہے۔ حضرت ماجد سعیم علیہ السلام نے اپنی قوم کو ضرور دکی غلامی کی کہیں تعلیم نہیں دی تھی۔ حضرت سوئی کی حدیٰ فرعون کے خلاف جمادیں بسر چوپی تھیں۔ پھر سے حضور علیہ السلام بارہ چھوٹی بڑی جنگوں میں نفس لفیس شامل ہوئے تھے وہ آپ کے مصحاب نے قیصر و کسری کے ایوان استبداد کو بنیادوں تک کھو دیا تھا خود جناب مرا مصاحب کو ہمیں مسلمانوں کی عکوںی کا بے حد رنج تھا خطبہ الہامیہ میں انگریز کی دلزوں دستیوں کا ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔

أَلَا تَرَوْنَ فِتْنَ الْقَوْمِ الَّذِينَ هُمْ مِنْ كُلِّ حَدْبٍ نَّسِلُونَ  
وَقَدْ جَعَلْتُمْ تَحْتَ أَقْرَامِهِمْ زِكَالًا مِنَ اللَّهِ ثُمَّ أَنْتُمْ  
لَا تَرْجِعُونَ ۝

(خطبہ الہامیہ ص ۲۷-۲۸)

د کیا تم ان انگریزوں کا فتنہ نہیں دیکھتے جو ہر دشمن سے  
بھاگے آ رہے ہیں ان لوگوں نے تمہیں اپنے پاؤں کے نیچے دبایا  
ہے یہ علامی کتابڑا عذاب ہے تم کیوں اللہ کی طرف والپ نہیں آئے  
مچھر پر پہنچیے ”ان لوگوں نے تمہیں اپنے پاؤں کے نیچے دب لیا ہے یہ علامی کتاب  
ڈڑا عذاب ہے“ اور سانحہ ہی یہ بھی دیکھئے۔

”ہم پر اور ہماری ذرتیت پر فرض ہو گیا کہ اس مبارک

گورنمنٹ برطانیہ کے ہمیشہ شکر گزار رہیں۔“

(راز الہ طبع دوسرا حاشیہ ص ۵۶)

اگر مسلمان ہمیشہ اس فرض کو پورا کرتے رہیں تو پھر وہ انگریز کے بوٹا  
کے نیچے سے کیسے نکلیں گے اور وہ علامی کا عذاب کیسے ٹلے گا۔

تاریخ کا ادنی سالم لاب العلم اس حقیقت سے آگاہ ہے کہ انگریز نے مہدوستان  
میں اگر ہم سے سولہ لاکھ مردیں میل پر پھیلی ہوئی سلطنت چینی راس کے بعد ہم سے  
زمینیں لیں پھر تمام سرکاری ملازمتوں اور دیگار ہوں کے دروانے سے ہم پر بند کئے  
ہماد سے بڑا ہا قضاۃ کو معزول کر کے شرعی فیضوں سے ہمیں محروم کیا خود مرزا  
صاحب کی تصریح کے مطابق ہیاں زنا خانے کھو لے جگہ جگہ شراب خلنے جاری رکھئے  
ہر طرف خنزیریوں کی بے حیاتی اور سوڑوں کی بے شرمی و نجاست خوری کا منتظر ہیں کی  
اور تعجب یہ کہ اللہ کا ایک رسول اس صورت حال پر نہ صرف الہماد احمدیان کرتا ہے  
بلکہ اسے اسلام کے احیائے ثانی کے لیے ضروری قرار دیتا ہے۔

اسلام کی دوبارہ زندگی انگریزی سلطنت کے امن بخش سائے سے پیدا

ہوئی ہے۔  
رتیاق القلوب ص ۲۱)

وہ کس قسم کا اسلام نہا جو ان بے حیا خنزیریوں اور سجاست خود رخوکوں  
کے ملن عاطفت میں پروان چڑھتا رہا۔

انبیا کی طویل تاریخ میں جناب مزرا صاحب پہلے رسول ہیں جنہوں نے قوم  
کو غلامی کا درس دیا اور غلامی بھی دجال اکبر کی۔ انبیا تو رہے ایک طرف مجھے کسی  
قوم کا کوئی ایک ادیب، فلسفی، سیاسی رہنمایا عالم دکھائیے جس نے غلامی پہ ناز کیا ہو  
میرا یہ دعوئے ہے کہ آدم علیہ السلام سے لے کر اب تک کسی قوم میں ایک بھی ایسا  
عالم یا ادیب پیدا نہیں ہوا اور نہ اب کرہ ارض پر کہیں موجود ہے جو آزادی پہ غلامی کو  
تریخ دیتا ہو جو شیریوں کی سلطنت کو رحمت ایزدی سمجھتا ہو اور جو آزادی کے نام  
تک سے نہ ان بو کسی انگریز کی ایک تقریر کیں پڑھی تھی۔ اپنی غیور اور وطن وست  
قوم کو منتسب کرتے جوئے لتا ہے۔

۷

دہم حصوں شان کسب دولت اور فرمائی اعزازات کے لیے نہیں ٹرتے بلکہ  
من قومِ وطن کی آزادی کے لیے ٹرتے ہیں اور آزادی وہ نعمتِ عظمی ہے جس

سے کوئی شریعت انسان اپنی زندگی میں جد انہیں ہو سکتا۔)

اور دوسری طرف جب میں جناب مرزا صاحب کی کتابوں میں انگریزی کی تعریف اور قوم کو سدا غلام رہنے کی تلقین دیکھتا ہوں توجیہت میں کھو جاتا ہوں کہ وہ **أَقْتَهُ الْأَعْلَوْنَ** والا رب یہ کیا کہ رہا ہے قرآن میں ہمیں سلطنت و وراثت کا درس دیتا ہا اور پھر ایک رسول یعنی کریم علامی و ذلت کا وغطہ شروع کر دیا آخر یہ معاملہ کہیجیے ہے خدا بدل گیا ہے اس کی سنت بدل گئی ہے یا علامی کا مفہوم بدل گیا ہے؟

احمدی مجائزیوں کیا آپ میں سے کوئی شخص سدا غلام رہنا اپنے کرے گا۔ کوئی ایسا ہے جسے اپنے وطن سے محبت نہ ہو کوئی ہے جو اپنے وسائل معاش اپنی ملازمتوں اپنی زمینوں یا انہیں کہ اپنے تمثیروں پر بھی دوسروں کا قبضہ دیکھتا چاہتا ہو؟ اگر کوئی ہے تو اسے معلوم ہونا چاہیے کہ وہ ساری کائنات میں تنہا ہے اور اس کا کوئی ہمنواہ موجود نہیں۔

جناب مرزا صاحب کی تقریباً ایک چوتھائی تحریریات الماعت فرنگ کے درس پر مشتمل ہیں چند اور اقوال ملاحظہ ہوں۔

”میری نصیحت اپنی جماعت کو یہی ہے کہ وہ انگریزوں کی

بادشاہیت کو اپنے اولی الامر میں داخل کریں اور دل کی بھیانی سے ان

کے مطیع رہیں۔“ (ضرورۃ الامام ص ۲۳)

”میں اپنے کام کو نہ کہہ میں اچھی طرح چلا سکتا ہوں نہ مدینہ میں نہ

ردم میں۔ نہ شام میں نہ ایران نہ کابن میں۔ مگر اس گورنمنٹ میں  
جس کے اقبال کے لیے دعا کرتا ہوں۔“

(اشتہار مندرجہ تبلیغ سالنت جلد ششم ص ۴۹)

جناب مرزا صاحب نے ملکہ الگستان کے جشن جو بلی (جنون ششم) کے  
موقع پر قادریاں میں ایک عظیم الشان جلسہ کیا جماعت کو وفاداری کی تلقین فرمائی اور  
سامنھی "تحفہ قیصریہ" کے نام سے ایک کتاب ڈپٹی کمشٹر کے توسط سے ملکہ کو پہنچی  
ڈپٹی کمشٹر یا ملکہ نے کتاب کی رسید تک نہ پہنچی۔ تو مرزا صاحب نے لکھا۔  
تحفہ قیصریہ حضرت قیصرہ بہنہ دامُ اقبالہ اگی خدمت میں  
بلور درولیشانہ تحفہ کے ارسال کیا تھا اور مجھے یقین تھا کہ اس کے  
جواب سے مجھے عزت دی جائے گی اور امید سے بڑھ کر میری سفر اڑی  
کام وجہ ہو گا۔ ..... مگر مجھے نہایت تعجب  
ہے کہ ایک کلمہ شاہانہ سے بھی ممنون نہیں کیا گیا۔ ..... لہذا  
اس حسن نلن نے جو میں حضور سے رکھتا ہوں۔ دوبارہ مجھے مجبور  
کیا کہ اس تحفہ قیصریہ کی طرف جنابہ محمد و حمر کی توجہ دلاؤں اور شاہانہ  
منظوری کے چند الفاظ سے خوشی حاصل کروں۔

(ستارہ قیصریہ ص ۲)

تعجب ہے کہ جس فقر نے اسکندر اعظم سے کہا تھا کہ آگے سے ہٹواد  
جو پ آئے د جس نے ہارون الرشید کو جواب دیا تھا الگ قرآن سیکھنا چاہتے

## ت خیز و اندر حلقة در سم نشین

جس فقر نے شاہیوں کی طرف نگاہ تک اٹھانا تو ہیں نگاہ سمجھا تھا آج  
اس فقر کو کیا ہو گیا ہے کہ وہ آستان شاہی پہ تسمیہ نگاہ ہے کی بھیک مانگ رہا ہے  
جب مذکورہ بالا یادو ہانی کے باوجود سفید قام آقاوں کی طرف سے کوئی جاپ نہ  
بلکہ توجہ بریل آیا اور کہا۔

”قیصرہ سنبھل کی طرف سے شکریہ گورہ نہ جنرل کی پیش گوئیوں کے  
پورا ہونے کا وقت آگیا۔“ (حکایۃ البشری ج ۲ ص ۶۵)  
اس قسم کی تحریریات پر حباب ”خلیفۃ المیسیح الثانی“ نے مندرجہ ذیل  
تیصہ فرمایا ہے۔

”میسیح موعود علیہ السلام نخفریہ لکھا ہے کہ میری کوئی کتب  
ایسی نہیں جس میں میں نے گورنمنٹ کی تائید نہ کی ہو۔ بلکہ مجھے افسوں  
ہے کہ میں نے غیر دن کو نہیں بلکہ احمدیوں کو یہ کہتے سنائے ہوئے  
میسیح موعود علیہ السلام کی ایسی تحریریں پڑھ کرہ شرم آتی ہے۔“  
(الفضل ۷۔ جلالی ۱۹۳۲ء)

”اگر ہم دوسرے ممالک میں تبلیغ کے لیے جائیں تو وہاں بھی  
پیش گورنمنٹ ہماری مدد کرتی ہے۔“  
(برکات خلافت ازمیاں محمود احمد صاحب ۶۵)

جناب مزا صاحب نے اپنی جماعت کی مددگاری سے علماء و عوام کی فہرست تیار کی۔ جو ذہنا حکومت برطانیہ کو پسند نہیں کرتے تھے۔ پھر یہ فہرست حکومت کو بھیج کر لکھا۔

قرین مصلحت ہے کہ سرکار انگریزی کی خیر خواہی کے لیے ایسے نافہم مسلمانوں کے نام بھی نقشہ جات میں درج کیے جائیں..... جو درپردا اپنے دلوں میں بُرش انڈیا کو دار الحرب سمجھتے ہیں..... ہم امید کرتے ہیں کہ جماں گورنمنٹ ان نقشوں کو ملکی راز کی طرح اپنے کسی دفتر میں محفوظ رکھے گی..... ایسے لوگوں کے نام مع پتہ و نام یہ ہیں۔  
(تبیغ رسالت جلد پنجم ص ۳)

ذریعہ واقعہ بھی ملا حظہ ہو۔

ایک شخص جو کچھ درست سے ایک احمدی کے پاس رہتا تھا۔ ملازمت کے لیے ایک برطانوی افسر کے پاس گیا افسر نہ کوئی نہ پوچھا کہ کہا۔ ہتھے ہر اس نے جواب دیا۔  
فلان احمدی کے پاس اس پر ذیں مکالمہ ہوا۔

صاحب:- کیا تم بھی احمدی ہو؟

امیدوار:- نہیں صاحب!

صاحب:- افسوس! تم اتنی دیر احمدی کے پاس رہا۔ مگر سچائی کو اختیار نہیں کیا۔ پچھے احمدی تھو۔ پھر فلان تاریخ کو آؤ۔

(الفضلے جوں سنہ ۱۹۱۹)

انگریز کا یہہ وہی جناب مزا صاحب کی التجائے ذیل کا نتیجہ تھا۔  
 میں دعوئے سے کتنا ہوں کہ میں تمام مسلمانوں میں  
 سے اول درجہ کا خیر خواہ گورنمنٹ انگریزی کا ہوں۔ کیونکہ مجھے میں  
 باتوں نے خیر خواہی میں اول درجہ کا بنا دیا ہے۔ اول۔ والد  
 مرحوم کے اثر نے دوم گورنمنٹ عالیہ کے احسانوں نے۔  
 تیسرا سے خدا تعالیٰ کے الہام نے ..... میں یہ  
 چاہتا ہوں کہ یہ گورنمنٹ محسنہ میرے مخالفوں کو نرمی سے بدایت  
 کر رہے کہ اس نظارہ قدرت (یعنی نشانات نبوت وغیرہ) کے  
 بعد شرم و حیا سے کام لیں۔ اور تمام مردی بہادری سچائی کے  
 قبول کرنے میں ہے۔

(ضمیمہ نمبر ۳۔ تریاق القلوب چھپو گورنمنٹ عالیہ

میں ایک عاجزانہ درخواست ص ۳۸۱ - ۴۰۱)

جب حکومت کابل نے دو احمدیوں مُلڈ عبدالحکیم چہار آسیاٹی اور مُلڈ  
 انور علی کو موت کی سزا دی۔ تو وہاں کی وزارت خارجہ نے انہاں ذیل جاہید  
 مملکت افغانیہ کے سماں کے خلاف غیر ملکی لوگوں کے  
 سازشی خطوط ان کے قبضے میں پائے گئے جن سے پایا جاتا ہے  
 کہ یہ افغانستان کے دشمنوں کے ہاتھ بکھے چکے تھے۔

(اخبار امان و فغان کابل مانع از الفضل ۳، مارچ ۱۹۷۵ء)

<sup>۱۸</sup> ۱۹۱۲ء کی جنگ عظیم میں ترکوں کو متوالہ شکستیں ہوئیں۔ اس پر جو کچھ الفضل نے کہا اور جناب میاں محمود احمد صاحب نے کہا اس کی ایک جملہ ملاحظہ ہے۔

”حضرت مسیح موعود فرماتے ہیں ..... کو رہنمائی

برطانیہ میری تواریخ پر سپرہم احمد بیوں کو اس فتح (فتح بغداد) پر کیوں خوشی نہ ہو۔ عراق عرب ہجر یا شام۔ ہم ہر جگہ اپنی تواریخ چک دیکھنا چاہتے ہیں ..... دراصل اس کے شرک خدا تعالیٰ کے دفتر شریعت کے جن کو رہنمائی کی مدعی کے لیے خدا نے اتنا تھا۔“

الفضل ۲، ستمبر ۱۹۱۸ء

دیکھا آپ نے کہ اللہ تعالیٰ ”رجاہ اکبر“ کی امداد کے لیے فرشتے ہی

اتا۔ تاریخ

”تازہ خبروں سے معلوم ہوتا ہے کہ روسی برابر ترکی

عملیت میں گھستے چلے جاتے ہیں ..... اللہ تعالیٰ ناالم

نہیں اس کا فیصلہ درست اور راست ہے اور ہم اس کے فیصلے

پر رضامند ہیں۔“

۲۸ نومبر ۱۹۱۸ء کو ترکوں کی مکمل شکست پر قادیان میں زبردست چڑاغان

بیگیا۔ جشن ہوتے اور

یہ پر لطف اور مسترت انگریز نظارہ بہت مؤثر اور خوش نہماقہ اور اس

تے احمدیہ پبلک کی اس عقیدت پر خوب روشنی پڑتی ہے جو اسے گورنمنٹ برلنیہ سے ہے۔  
 (الفصل ۳، دسمبر ۱۹۱۸ء)

لیکن جب مصطفیٰ اکمال رحمۃ اللہ علیہ کی شمشیر خار اسکاف نے انگریز دشمن کو بیک بینی و دو گوش ترک سے نکان باہر کر لیا اور تمام دنیا نے اسلام نے نیروں جشن منا نہیں اور اس موقع پر کسی احمدی جهانی خلیفۃ المسیح سے دریافت کیا کہ ترکوں کی فتح کی خوشی میں روشنی وغیرہ کے لیے چندہ دینے کا کیا حکم ہے۔

تو آپ نے فرمایا۔

”روشنی وغیرہ کی کوئی ضرورت نہیں۔“

(الفصل ۷، دسمبر ۱۹۲۲ء)

جب خلیفۃ المسیح نے مولوی محمد امین کو رس میں مبلغ بنائکر بھیجا تو وہ وہاں گرفتار ہو گیا۔ کیوں؟ خود مبلغ کی زبانی سنئے۔

چونکہ سلسلۃ احمدیہ اور برلن گورنمنٹ کے باہمی مفاد ایک دوسرے سے والبستہ ہیں۔ اس لیے جہاں میں اپنے سلسلے کی تبلیغ کرتا تھا۔ وہاں لازماً مجھے انگریزی گورنمنٹ کی خدمت گزاری کرنی پڑتی تھی۔  
 (الفصل ۲۸، دسمبر ۱۹۲۳ء)

یہ اقتباسات تو آپ نے پڑھ لیے۔ لیکن وہ بنیادی سوال ہنوز حل ملب  
 ہے کہ مسیح موعود نے دجال کو کس طرح قتل کیا؟  
 ا۔ سیا دجال کی دنیوی شان و شوکت کم کر دی ہے؟ جواب لفظی میں ہے

۸۰ کیا دل سے پادریوں کو شکست دے نہ لوگوں لوئیں ایت سے بدل  
کر دیا۔ جواب زبردست نفی میں ہے اس لیے کہ عیسائیت سیلاہ کے دعا سے کی  
طرح اس سر زمین میں پھیلتی اور بڑھتی رہی۔

### آریہ سماج کی تعداد

جناب مرتضیٰ صاحب کے قلم عموماً عیسائیوں آیوں  
اوہ اہل حدیث (مولوی شنا، اللہ امرت سری کاغزنوی،  
خلدان) کے خلاف چلتا رہا۔ آئینے مردم شماری کے رجسٹریٹ میں دیکھیں کہ مرتضیٰ  
صاحب ان دجالوں کے قتل کرنے میں کامیاب ہوئے۔

سوامی دیانند نے آریہ سماج کی نبیاد ۱۸۸۳ء میں ڈالی تھی سوامی صاحب  
صرف آٹھ برس تبلیغ کرنے پائے تھے کہ ۱۸۸۳ء میں فوت ہو گئے۔ پہلی مردم  
شماری ۱۸۸۱ء میں ہوئی تھی۔ ۱۸۸۱ء میں کسی بندوں نے اپنے آپ کو آریہ درج  
نہ کرایا۔ بعد کے اعداد اس جدول میں دیکھئے۔

### آریہوں کی تعداد پنجاب میں

|                      | تعداد  | سال  |
|----------------------|--------|------|
|                      | ۱۷۰۲۰  | ۱۸۹۱ |
| اس دہائے میں ۸۶ ہزار | ۳۰۰۰   | ۱۹۰۱ |
| کاظما فہرست          | ۱۰۰۸۲۴ | ۱۹۱۱ |

### پنجاب میں اہل حدیث کی تعداد

|        |                        |      |
|--------|------------------------|------|
| ۳۴۰۴   | —                      | ۱۸۹۱ |
| نامعوم | بیس برس میں ۸۶ ہزار کا | ۱۹۰۱ |
| ۸۹۰۸۳  | اضافہ ہوا۔             | ۱۹۱۱ |

## پنجاب میں عیسائیوں کی تعداد

| تعداد  | سال  |
|--------|------|
| ۲۱۰۵۴  | ۱۸۸۱ |
| ۳۱۲۷۲  | ۱۸۹۱ |
| ۴۶۵۹۱  | ۱۹۰۱ |
| ۱۹۹۷۵۱ | ۱۹۱۱ |

میں تقریباً پونے دو  
تیس برس میں تقریباً پونے دو  
لارکھ کا اضافہ صرف پنجاب میں  
ہوا۔

مت ہجولیہ کہ جناب مرا صاحب کی نبوت کا  
زمانہ بھی ہی نہیں۔ لائیٹ میں ہندوستانی عیسائیوں کی تعداد ایک لاکھ چونشہ بزرگ  
تھی۔ باقی انگریزہ تھے۔

پورے ملک دیندہ، میں اشاعت عیسائیت کی رفتار یہ تھی۔

## ہندوستان میں عیسائیوں کی تعداد

|         |      |
|---------|------|
| ۱۸۶۲۶۳۲ | ۱۸۸۱ |
| ۲۲۸۷۳۱۰ | ۱۸۹۱ |
| ۲۹۲۳۲۲۱ | ۱۹۰۱ |
| ۲۱۶۴۲۰۳ | ۱۹۱۱ |

تیس سال میں بیس لاکھ چورہ ہزار

یہ اعداد و شمار مردم شماری کے رجسٹرات برائے سال ۱۹۰۱ء، سالہ  
سے حاصل کئے گئے ہیں۔

ان اعداد سے یہ حقیقت عیاں ہے کہ جناب مزاصاحب کے زمانہ  
رسالت میں دجال نہ صرف دنیوی شان و شوکت میں بہت بڑھ گیا تھا بلکہ  
اس کے پریوڈ کی تعداد بھی انٹھارہ لاکھ سے اٹھیں لاکھ تک پہنچ گئی تھی مطلب  
یہ کہ اس عرصے میں ۲۰ لاکھ ہندوستانی دجال کے مذہب میں شامل ہو گئے لیکن  
میمع موعد کی دلائل قاطعہ دبرا میں سلطنت کے زور سے ایک بھی عیسائی مسلمان نہ تھا  
قد۔ اسواں پیدا ہوتا ہے کہ میمع موعد نے دجال اکبر کو کہاں چوئیں لگائیں اور آیا  
دجال ان ضریبانے عیسوی سے فوت ہو گیا تھا یا نجح نکلا تھا اگر نجح نکلا تھا تو وہ  
قتل دجال کا سلسہ کہاں گی؟ اور اگر فوت ہو گیا تھا تو پھر آج یہ سارے میکائنات پر  
کن کی سلطنت ہے؟ کیا یہ روس یہ انگریز یہ امریکی یہ فرانسیسی دغیرہ سب سر  
چکے ہیں؟ اور یہ ستر کروڑ عیسائی ان فوت شدہ بزرگوں کے صرف بردز ہیں؟

## دجال سے مباحثہ کی وجہ

ذلیل پڑھتے ہیں۔

حضرت گورنمنٹ، غالیہ میں اکیلہ عاجزنا درخواست .....  
..... میں نیک نیتی سے ..... اور یوں کے مقابل پر کہی  
..... مباحثات کی کتابیں شائع کرتا۔ بتا سوں ..... جب پڑھنے تو افشار  
..... (لندھیانہ کا عیسائی اخبار) ..... میں نہایت گندی تحریریں شائع ہوئیں

ادران مؤلفین نے ہمارے نبی سلیمان کی نسبت ایسے الفاظ استعمال کئے کہ یہ شخص  
ڈاکو ہنا چور تھا زنا کار تھا ..... تو مجھے انگلیشہ ..... پیدا ہوا کہ مبارا  
مسلمانوں کے دلوں پر ..... کوئی سخت استعمال دینے والا اثر پیدا ہو  
تب میں نے ..... یہی مناسب سمجھا کہ اس عام جوش کے رواد کے لیے حکمت  
عملی یہی ہے کہ ان تحریریات کا کسی قدر سختی سے جواب دیا جائے تاکہ سرعی الغضب  
مسلمانوں کے جوش فرد ہو جائیں اور ملک میں کوئی بدمتی پیدا نہ ہو .....  
سو میری یہ پیش بینی کی تدبیر صحیح تکلی۔ اور ان کتابوں کا یہ اثر ہوا کہ  
ہزار ہا مسلمان جو پادری عماد الدین کی تیز ادگنندی تحریریوں سے استعمال میں  
اچکے تھے۔ یک دفعہ ان کے استعمال فرد ہو گئے .....  
سو مجید سے پادریوں کے مقابل جو کچھ وقوع میں آیا۔ یہی ہے کہ حکمت عملی سے  
بعض وحشتی مسلمانوں کو خوش کیا گیا اور میں دعوئے سے کتنا ہوں کہ میں تمام  
مسلمانوں میں اول درجہ کا خیر خواہ گورنمنٹ انگریزی کا ہوں۔

(ضمیمه تربیق القلوب نمبر ۳۱۷ ص ۳۰۱ - ۳۰۲)

دیکھا آپ نے کہ پادریوں سے مباحثہ کرنے میں حکمت عملی کیا تھی۔ یہی  
کہ وحشتی مسلمانوں میں استعمال پیدا نہ ہو اور حکومت کسی پر لشائی کا شکار نہ ہو۔  
اب بتائیے کہ میمع موعود نے دجال کو کہا اور کس طرح قتل کیا؟  
احمدی بھائیو! میرا مقصود متعصیانہ تردید نہیں۔ بلکہ تحقیق حق اور اس مسلم  
کو صرف اس روشنی میں دیکھنا ہے جو خود حضرت مرا صاحب نے فراہم فرمائی  
ہے۔ میں کوئی بات اپنی طرف سے گھر نہیں رہا، کوئی جعل سازی نہیں کر رہا۔ بلکہ

ہر بات کو من و عن پیش کر رہا ہوں۔ باہم امید کہ اگر میں غلطی پڑھوں تو اصلاح  
فرما یئے اور اگر آپ کے تصورات میں کوئی خامی ہو تو دور کر کے لگجے مل جائیے۔  
میرا مقصد خلیج اختلاف کو پاٹنا اور آپ سے ملنای ہے، میں غلط ہوں تو مجھے  
بلد یجھے درنہ تشریف لے آیے۔

## ع

اے خوش آں روز کہ آئی و بہ صدق تاز آئی



(رسالتوں باب)

## مسئلہ جہاد

آپ اس حقیقت سے آشنا ہیں کہ تقریباً افضل قرآن تعلیم جہاد پر مشتمل ہے۔ جہاد کے بغیر کوئی قوم ایک گھنٹے کے لیے بھی زندہ نہیں۔ وہ سلتی یہ دنیا اشرار دے فحخار سے بہر نہیں ہے۔ یہاں بیسیوں اقوام ایسی موجود ہیں جو دشمنوں کی کمزدی سے فائدہ اٹھانے میں کبھی پس و پیش نہیں کر سکتیں۔ گذشتہ سائٹ برس سے فرانس بربریہ مکش کے سینے پر سوار ہے۔ بعض اقوام مغرب مدت سے چین اور جنوبی شرق ہند کی دولت کو سمیٹ رہی ہیں۔ انگریز مدت سے عراق، ایلان اور مصر کے وسائلِ رولت پر قابض ہے اور یہ شخص اس لیے کہ یہ کمزور اقوام دانت کے بدالے دانت توڑنے کی طاقت نہیں رکھتیں۔

مہاتما گاندھی کا فلسفہ عدم تشدد اور رجنا ب مزا اصحاب کا اصول عدم جہاد اسی صورت میں کامیاب ہو سکتا ہے کہ اقوام عالم کا ہر فرد بے حد بھلے مالں مرنجان مرنج صابر و دافع اور انسان اپنے بن جائے جو نکر دنیا کے اڑھائی ارب انسانوں کو اس قسم کے سانچے میں ڈھاندا نا ممکن ہے اور چونکہ قدم قدم پر ہمارا واسطہ بکار ہے۔ جفا کاروں اور زلطانوں سے پڑتا ہے اس لیے بچاؤ کے لیے کم از کم اتنا سامان اپنے اس رکھنا ضروری ہے کہ نہیں سے دشمن مسلح ہو۔ اگر دشمن کے پس بہیں گن ہوں تو آپ

صرفِ لامی سے اپنی حفاظت نہیں کر سکتے، اسی حفاظت کا دروسِ راتِ ام جہاد ہے  
اسلام نے مددِ حبہ ذیل صورتوں میں جمار کی اجازت دی ہے۔

• اول: جب کوئی ظالم تمہیں ہدفِ ستم بنائے۔

**أَذِنْ لِلَّذِينَ يُقَاطِلُونَ بِأَنَّهُمْ تَلْهِمُوا هُنَّ**

(منظومہ کو جہاد کی اجازت دی جاتی ہے،

• دوم: جب کوئی بددوجہ حمد کر دے۔

**وَقَاتِلُوا الَّذِينَ يُقَاطِلُونَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا هُنَّ**

(حملہ اوروں سے لڑو۔ لیکن حد سے نہ بڑھو)

• سوم: ضعیفوں، عورتوں اور بچوں کی حفاظت کے لیے۔

**صَالَكُمْ لَا تُقَاطِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ**

**مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْعِلَمَاءِ إِنَّ الَّذِينَ لَقُولُونَ رَبِّنَا أَخْرِجُنَا**

**مِنْ هَذِهِ الْقُرْبَىِهِ الظَّالِمُمْ أَهْلُهَا هُنَّ**

(تم کیوں ان کمزور مردوں، عورتوں اور بچوں کے لیے جنگ نہیں  
کرتے جو نگ اگر دہائی دیتے ہیں کہ اسے رب ہمیں اس سبتوں سے نجات دے جہاں  
کے باشندے بڑے ظالم واقع ہو سے ہیں)

• چوتام: قیامِ امن کے لیے برساطنت میں آئئے دن چند سورش پسند امکن کر

، من دامان کوتہ د بالا کر دیتے ہیں ایسے بگوں سے لڑنا بھی فرض ہے۔

**وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا يَكُونَ فِتْنَةً هُنَّ**

(تم اس وقت نگ لڑ د کہ ملک سے بامنی رو رہ جائے)

ان چار صورتوں کے علاوہ اسلام نے کسی اور تنازم میں جہاد کی اجازت نہیں دی۔ جناب مزا صاحب کا یہ اشتراحت درست ہے کہ تبلیغ مذہب کے لیے مولانا استعمال ناجائز ہے لیکن اس کا یہ مطلب نہیں کہ جہاد کو مطلقاً حرام کر دیا جائے۔ مزا صاحب بار بار فرماتا چکے ہیں کہ قیامت تک قرآن کا ایک شوشہ بھی منسوخ نہیں ہو گا۔

” ہم پختہ لقین کے ساتھ اس بات پر ایمان رکھتے ہیں کہ قرآن شریف خاتم کتب سما دیہ ہے اور ایک شوشہ یا نقطہ اس کی شرانع ..... سے زیادہ نہیں ہو سکتا اور نہ کم ہو سکتا ہے۔“ (ازالہ۔ طبع روم ص ۵۹)

تو ہمچر جہاد کو حرام کرنے کا جوانہ کہاں سے نہ تاہم ہے اور وہ بھی انگریز کے خلاف جس نے نہایم ممالک اسلامی کو یکے بعد دیگر سے تباہ کیا۔ پچاس کھرب روپیہ سے زیادہ کی دولت نہ بردستی چھین لی۔ پچاس سے زیادہ تختے لے چکا لاکھوں عصمتوں کا دامن چاک کیا کر وشوں السنانور کو شراب و عیاشی کا خوگر بنایا فرطیہ کیا ایسی قوم کے خلاف تلوار اٹھانا جائز نہیں کیا انہیں اجازت ہے کہ یہ ایران کو لوٹیں، عراق کی دولت گھسیٹ کر گھر لے جائیں۔ سات لاکھ عربوں کو فلسطین سے باہر دھکیل دیں مصر کے یہ مستقل خطرہ بننے رہیں اور ان کے رہیں کافی اور موئیں بیٹھن پاکستان کو ہمیشہ مصائب میں بنتلا کھیں؟ اور مظلوم کو یہ بھی اجازت نہیں کہ وہ اپنا بچاؤ نکال کر سکے۔

یہ درست کہ انگریز کے زمانے میں ان کے خلاف اعلان جہاد خلاف

مصلحت تھا۔ اس لیے کہ ہمارے پاس توٹی ہوئی لاٹھی بھی نہیں تھی لیکن اس کا یہ مطلب تھا یہی ہے کہ جو بات عارضی طور پر خلافِ مصلحت ہو وہ حرام ہو جاتی ہے حضورؐ کے لیے کمی زندگی میں جہاد خلافِ مصلحت تھا حرام نہیں تھا لیکن جناب مزداحب کی بعض تحریریں سے پتہ چلتا ہے کہ وہ جہاد کو مطلقاً حرام سمجھتے تھے۔ مثلاً: میں نے خالقتِ جہاد اور انگریزی امدادت کے بارے

(تراق القلوب ص ٢٨-٣٤)

اقتباس بالا میں ممالعت جہاد اور اطاعت انگریزی کو یوں جوڑ دیا گیا ہے  
گویا جہاد صرف انگریز کی خاطر حرام کیا گیا تھا، یہاں یہ بات بھی فہم سے بالاتر ہے  
کہ انگریزی حکومت نے امن توہین دوستان میں قائم کیا تھا، اس کے خلاف جہاد  
یہاں حرام تھا۔ بخلاف عراق و ایران کے مسلمانوں کو ممالعت جہاد اور اطاعت  
انگریز کا درس دینے کی ضرورت کیوں محسوس ہوئی تھی؟ عراق و شام پر ترکوں  
کی حکومت تھی۔ پھر انہیں ترک جہاد کا مشورہ کیوں دیا گیا۔ اگر آپ یہ جواب دیں

مسیح موعود ساری دنیا کے لیے تھے اس لیے وہ ترک جہاز کا مشترکہ ہے  
 میں حق بجانب تھے تو پھر یہ سوال پیدا ہو گا کہ ساری دنیا میں انگریز یعنی شام تھے  
 آپ نے انگریز کو کیوں یہ مشورہ نہ دیا جناب مرزا صاحب کی آنکھوں کے ساتھ آخری  
 نے شہنشاہِ دہلی کے دشمنوں کو بازار میں گولی سے ہلاک کیا شہنشاہ کو برمائیں  
 عجوس کیا کابل کی آزادی چینی مفرکوت تاخت و تاریخ کیا سوڈان میں قیامت بیا کہ  
 اور جناب مرزا صاحب نے اپنی بہتر صفتیم کتابوں میں اس کے متعلق ایک احتیاجی  
 سطر تک نہ کھی اور نہ اسے ترک جہار کا وعدہ سنایا۔ یہ ایک نہایت اہم سوال ہے  
 کہ مسیح موعود نے ترک جہاد کی تلقین صرف مسلمانوں کو کیوں کی اور حب رسید  
 انگریز کی جنگ ہونے تک تو ان دلوں کو جہاد سے نہ روکا ہے کوئی جواب؟؟

سوال۔ کیا واقعی انگریز کی خاطر جہاد حرام کیا گیا تھا؟

جواب۔ "گورنمنٹ انگلشیہ خدا کی نعمتوں سے ایک رحمت

ہے۔ یہ ایک عظیم الشان رحمت ہے یہ سلطنت مسلمانوں کے لیے برکت کا حکم لکھتی ہے خلوف زخمیں سے اس سلطنت کو مسلمانوں کے لیے باراں رحمت بھیجا۔ ایسی سلطنت سے ثابت اور جہاد کرنے اقطیعی حرام ہے۔"

(شهادت القرآن ضمیمه ص ۱۲)

جہاد یعنی دینی رہائیوں کی شدت کو خدا تعالیٰ آئسٹہ آئسٹہ کم کرتا گیا ہے حضرت موسیٰ کے زمانے میں اس قدر شدت تھی کہ ایمان نہ لانا بھی قتل سے بچا نہیں سکتا تھا اور شیرخوار بچھی قتل

کیے جاتے تھے پھر ہمارے نبی صلیم کے وقت میں بچوں بورہوں اور عورتوں کو قتل کرنا حرام کیا گیا اور پھر بعض قوموں کے لیے بھائیتے ایمان کے صرف جزیہ ..... قبول کیا گیا اور پھر مسیح موعود کے وقت قطعاً جہاد کا حکم موقوف کر دیا گیا۔

(اربعین نمبر ۱۵ جاشیدہ صد)

اگر جہاد قطعی موقوف ہو چکا ہے تو پھر آدھا قرآن مفسون خ ہو گیا اگر آپ یہ فرمائیں کہ اشاعتِ اسلام کے لیے جہاد حرام ہے تو میں پوچھتا ہوں کہ یہ جائز کب تھا کیا حضور علیہ السلام یا آپ کے صحابہ کرام یا بعدہ کے روشن خیال سلطانین نے کوئی ایک آدمی بھی بنڈوں شمشیر مسلمان بنایا تھا اگر نہیں تو پھر آپ نے وہ کون سی چیز حرام کی جو پہلے جائز تھی جوازِ جہاد کی صرف چار صورتیں ہیں۔

۰۱. قیامِ امن
۰۲. مدافعت
۰۳. مقابلہ نظم
۰۴. حمایتِ مظلوم

یہ چاروں صورتیں مذہبی و دینی ہیں۔ ہر صورت کو اللہ نے اپنی راہ (فی سبیل اللہ) کہا ہے جو کوئی بھی ان چار صورتوں میں نکوار اٹھائے گا اور وہ گوئی مذہب کے چند اہم مسولوں یعنی قیامِ امن، حمایتِ مظلوم وغیرہ کی حفاظت کر رہا ہو گا، ہر ایسا جہاد دینی، مذہبی روحانی اور فی سبیل اللہ کیلئے کا اسلام

میں کوئی ایسا جہاد موجود ہی نہیں جس کا مقصد ملک گیری نہ آبادیات کا حصار  
یا معدنی و زرعی دولت پر قابض ہونا ہے جب قرآن کی تلوار بے ہی دینی - روحانی  
اور اخلاقی تو پھر اس شعر کا مطلب ہے؟

اب چھوڑ د جہاد کا اسے دستو خیال  
دین کے لیے حرام ہے اب جنگ اقتال

(جناب مرزا صاحب)

” دین کے لیے حرام ہے ” تو کیا بے دین کے لیے جائز ہے ایران اور جنگ ای  
شرق ایشیا کے روغنی چشمون کے لیے حلال ہے ؟ دوسروں کو غلام بن کر ان کی  
بیگمات کے کپڑے نوچنے کے لیے روا ہے ؟ اگر نہیں تو پھر مسیح موعود نے انگریز یا  
کو اس وعائدی سے کیوں نہ روکا ؟ حریت ہے کہ انگریز کا جہاد تجویز یا محشر نے کے  
لیے جائز اور ہمارا جہاد اپنی مدافعت یا کسی مظلوم کی حمایت کے لیے حرام ہے ؟

بہت اچھا صاحب اجہاد حرام ہی لیکن یہ کیا بات ہے کہ حضرت مرزا صاحب  
انگریز کی راہ میں جان چھڑ کرنا اور خون نکل بھانے کے لیے تیار نظر آتے ہیں جہاد  
تو یہ گیا حرام پھر خون کس کھاتے میں جائے گا کہ اللہ تعالیٰ مسیح موعود سے مولف  
نہیں کرے گا کہ تم نے جہاد کو حرام قرار دینے کے بعد انگریز کی خاطر کیوں جہاد کیا  
اپنا خون کیوں بھایا ؟ اور ہماری دھی کی فیالفت کیوں کی ؟

حضرت مرزا صاحب نے ۲۲ فروردی ۱۸۹۷ء کو گورنر نے پنجاب کی خدمت

میں ایک عرضی بھیجی جس کا مضمون یہ تھا :-

جیسے جیسے میرے مرید ٹھیں گے۔ ویسے ویسے  
 مسئلہ جہاد کے مققدمہ کم ہوتے جائیں گے کیونکہ مجھے مسیح وحدتی مان  
 لینا ہی مسئلہ جہاد کا انکار کرنا ہے۔ غرض  
 ایک ایسی جماعت جو سرکار انگریزی کی نمک پر وردہ ہے  
 صرف یہ انساں ہے کہ سرکار دولت ملے۔  
 اس خود کا شتم پودہ کی نہایت احترام اور اختیاط  
 اور تحقیق اور توجہ سے کام لے ادا پنے ماتحت حکام کو اشادہ کرے  
 کہ وہ بھی اس خاندان (حضرت مرزا صاحب کا اپنا خاندان) کی ثابت  
 شدہ دفاری اور اخلاص کا الحاظ رکھ کر مجھے اور میری جماعت کو  
 خاص عنایت کی نظر سے دیکھیں۔ ہمارے خاندان نے سرکار انگریزی  
 کی راہ میں اپنا خون بھانتے اور جان دینے سے فرق نہیں کیا اور نہاب  
 فرق ہے۔ (تبیخ رسالت جلد یقین ص ۱۵)

جب کابل کے ساتھ ۱۹۱۹ءیں (انگریزی) لڑائی (امان اللہ  
 خان کے خلاف) ہوئی تب بھی ہماری جماعت نے  
 علاوه اور کئی قسم کی خدمات کے ایک ڈبل کمپنی پیش کی  
 خود ہمارے سلسلہ کے بانی کے چھوٹے صاحبزادے نے  
 اپنی خدمات پیش کیں اور چھ ماہ تک ٹرالسپورٹ کو ریں آئزیری طور پر  
 کام کرتے ہے۔ (جماعت احمدی کا سپاس نامہ نجومت

لارڈ ریڈنگ والسرائے ہند مورخہ جنوری ۱۹۷۱ء)

جہاد نو مطہر احرام بھریہ ڈب کمپنی اور صاحبزادہ صاحب کی جنگی خدمات کا جواز  
کیسے ثابت ہو گا۔

اور سنیئے "خلیفۃ المسیح" فرماتے ہیں

" عراق کو فتح کرنے میں احمدیوں نے خون بھایا اور میری تحریک پر  
سنیکڑوں آدمی بھرتی ہو کر چلے گئے ۔"

(الفصل ۳ ستمبر ۱۹۳۵ء)

کس لیے؟ جہاد کے لیے؟ جہاد تو حرام تھا؟ خوشنودی انگریز کے  
لیے؟ خواہ اللہ ناراضی ہی رہے؟ ظاہر ہے کہ جب آپ اللہ کی وحی یعنی مالک  
جہاد کی خلاف ورزی کریں گے تو خدا کا غضب مجرم کے لئے کیا انگریز کی رضاوتی  
بڑی چیز تھی کہ خدا کی غضب بھی یاد رہا؟

جب ۱۹۴۹ء میں لاہور کے ایک آریہ راجپال نے حضور علیہ السلام  
کے خلاف ایک کتاب "نگیلار سول" کے نام سے لکھی اور لاہور کے ایک لذجوان  
علم الدین نے اس کا کام تمام کر دیا تو حضرت خلیفۃ المسیح نے فرمایا

وہ نبی بھی کیسا نبی ہے جس کی عزت کو بچانے کے لیے

خون سے ہاتھ رنگنے پڑیں ..... وہ لوگ جو تالوں کو

ہاتھ میں لیتے ہیں، وہ مجرم ہیں اور اپنی قوم کے دشمن ہیں۔

اور جوان کی پیٹیہ ٹھونکتا ہے۔ وہ بھی قوم کا دشمن ہے۔

(الفصل ۱۹ اپریل ۱۹۴۹ء)

بہت عمدہ مشورہ ہے ۔

یکن : ۔

جب اپریل ۱۹۳۶ء میں اخبارِ مبابرہ (قادیانی) کے مدیر مولوی عبدالکریم احمدیت سے الگ ہو کر حضرت مرتضیٰ صاحب اور ان کے صاحبزادہ پر تنقید کرنے لگے تو میاں محمود احمد صاحب نے کہا ۔

اپنے دینی اور روحانی پیشوائی کی معمولی تک بھی کوئی برداشت نہیں کر سکتا ..... اس قسم کی شرارتیں کا نتیجہ رہائی جنگرا ..... حتیٰ کہ قتل و خونریزی بھی معمولی بات ہے ..... اگر اس سلسلے میں کسی کو چھانٹی بھی دی جائے اور وہ بزدی دکھائے تو تم سرگزند اسے منہ نہیں لگائیں گے بلکہ میں تو اس کا جنازہ بھی نہیں پڑھوں گا ۔

(الفصل ۱۱، اپریل ۱۹۳۶ء)

مزید فرمایا :

جب تک بہام سے جسم میں جان اور بدن میں توان ہے اور دنیا میں ایک احمدی بھی زندہ سے اس نیت کو سے کر کھڑے ہوئے واسے کو پہلے ہماری لاشوں پہ گزنا ہو گا اور ہمارے خون میں تیزنا ہو گا ۔

(الفصل ۱۵، اپریل ۱۹۳۶ء)

لیکن قبلہ رسول سے محبت کرنا تو عین دین ہے اور مسیح موعود کا ارشاد ہے کہ مع دین کے لیے حرام ہے اب جنگ اور قتال

بہر حال یہ جد بہر اجوان مردانہ ہے۔ یہ مذہبی نیت و محیت ہر سرفیں انسان میں  
ہونی چاہیے اور ضرور ہونی چاہیے۔ اس لیے میرا یہ عاجزانہ مشورہ ہے کہ آپ  
اپنے اس مشورے پر جو آپ نے علم الدین کے سلسلے میں دیا تھا انظر ثانی فرماؤں۔  
وہ مشورہ دوبارہ درج ہے۔

” وہ نبی بھی کیسا نبی ہے جس کی عزت بچانے کے لیے  
خون سے ہاتھ رکنے پڑیں ..... اوجوان کی پڑی  
مٹو بکتا ہے وہ بھی قوم کا دشمن ہے۔ ”

باقی کہانی آپ کو معلوم ہو گی کہ ان آتشیں خطبات سے متاثر ہو کر ۱۹۲۷ء  
اپریل ۱۹۳۰ء کو ایک نوجوان احمدی محمد علی نے مولوی عبدالکریم اور ان کے  
سامنے محمد حسین پر قاتلہ جملہ کر دیا، عبد الکریم گھائل ہوئے اور محمد حسین ہلاک  
ملزم ۱۴ اریٹی ۱۹۳۱ء کو سپرد دار ہوا۔ اس کے جنازہ کو خود خلیفۃ المسیح نے  
کندھا دیا اور وہ نوجوان نہایت احترام سے بہشتی مقبرہ میں مدفون ہوا۔  
قرآن کی فطری تعلیم کے خلاف چلتا بہت مشکل ہے۔

اور درست فرمایا تھا جناب میاں محمود احمد صاحب نے :  
” ہمیں تو حضرت مسیح موعود نے خصی کر دیا ہے، مگر ساری دنیا تو

خصی نہیں ۔ ۔ ۔

(الفضل بہ جنوری ۱۹۳۵ء)

## صداقت کے چار معیار

جناب مزاحا صاحب نے اپنی صداقت کے چار معیار مندرجہ فرمائے ہیں،

ان کی تفصیل آپ ہی کی زبان سے سنئے۔

خدا تعالیٰ نے قرآن کریم چار عظیم الشان آسماء  
تائیدوں کا کامل مومنوں کے لیے وعدہ دیا ہے، اور وہی کامل  
مومن کی شناخت کے لیے کامل علامتیں ہیں، اور یہ ہیں۔

۰ اول۔ یہ کہ مومن کامل کو خدا نے لفائی سے اکثر لشائیں ملتی ہیں۔

۰ دوم۔ یہ کہ مومن کامل پر ایسے امور غیبیہ کھلتے ہیں جو نہ صرف اس  
کی ذات یا اس کے واسطے داروں سے متعلق ہوں بلکہ جو

کچھ دنیا میں فضناوقدہ ناتال ہونے والی ہے یا بعض دنیا کے افراد مشہور  
پر جو کچھ تغیرات آنے والے ہیں۔ ان سے بزرگ ترین تغیرات جو مومن کو اکثر اوقات خبری  
جاتی ہے۔

۰ سوم۔ یہ کہ مومن کامل کی اکثر دعائیں قبول کی جاتی ہیں۔

۰ چہارم۔ یہ کہ مومن کامل پر قرآن کریم کے فتاویٰ و معارف جدیدہ و  
لطائف و خواص عجیبہ سب سے زیادہ کھوٹے جاتے ہیں۔

(آسمانی نیصلہ ص ۳)

” خدا نے مجھے قرآنی معارف بخششے ہیں۔ خدا نے مجھے قرآن کی زبان میں اعجاز عطا فرمایا ہے۔ خدا نے میری دعاوں میں سب سے ٹڑھ کر مقبولیت رکھی ہے..... خدا نے مجھے وہ دو دسے رکھا ہے کہ مجھ سے ہر ایک مقابلہ کرنے والا مغلوب ہو گا۔“

(تحفہ گولڑ ویرہ ص ۹)

صداقت کے چار معیار معین کرنے کے بعد جناب مزا صاحب نے (آسمانی نیصلہ ص ۳) میں علمائے اسلام کو چیلنج دیا ہے کہ وہ آئیں اور ان چار بالتوں میں ان کا مقابلہ کریں۔

امرِ اُول و دوم پیش گوئیوں کے ضمن میں آتے ہیں اس لیے ان کے متعلق ”پیشگوئیوں“ کے باب میں بحث کی جائے گی۔ بیان صرف امرِ سوم و چہارم کے متعلق عرض کیا جائے گا۔

## قیوں لیت دعاء

حقیقتہ الوجی اور چند دیگر لقمانیت میں جناب مزا صاحب نے چند ایسی دعاوں کا ذکر فرمایا ہے جو قبول ہوئی تھیں لیکن ایک غیر جانت دار محقق کے پس ایسے وسائل موجود نہیں جن سے کام لے کر وہ پتہ چلا سکے کہ آیا حقیقتہ وہ دعائیں قبول ہوئی تھیں یا نہیں ایسی دعاوں کا تعلق ایسے مقامی یا غیر مقامی لوگوں سے تھا جو اج دنیا میں موجود نہیں اور نہ دہ کوئی ایسی شہادت، تحریر یا ذیبوہ چھوڑ کرے ہیں

جس سے ہم کسی صحیح نتیجہ پر پہنچ سکیں اس میں شدہ نہیں کہ احمدی بھائیوں میں ایسے لوگ ہل جائیں گے جنہوں نے مزا صاحب کو دیکھا اور ان کی دعاؤں سے بھی فائدہ اٹھایا لیکن دنیا کی کوئی عدالت ان کی شہادت کو غیر جانبدار نہ قرار نہیں دے سکتی اس لیے یہ شہادتیں ایک یقین انگریز فیصلہ پر پہنچنے کے لیے مفید نہیں۔

جناب مزا صاحب کی کتابوں میں ہرف دو ایسے واقعات ملتے ہیں جو دعا کے سلسلہ میں معرفی بحث بن سکتے ہیں ایک کائنون مولیٰ نہاد اللہ امترسری سے ہے اور دوسرے کا ڈاکٹر عبدالحکیم سے مولوی شناہ اللہ مزا صاحب کے سرگرم مخالفین میں سے تھے اور ڈاکٹر صاحب مدتوں جناب مزا صاحب کے حلقہ ارادت سے طالبستہ رہے اور آخر میں مخفف ہو گئے۔

**مولوی شناہ اللہ** | جناب مزا صاحب نے بشارات فہم قرآن قبول

دعا کے سلسلے میں علماء کو چیلنج دیا تھا کہ وہ آئیں اور مقابلہ کریں اس چیلنج کو وہ بار بار درپرستے ہیں یہاں تک کہ ۱۹۷۴ء میں مولوی شناہ اللہ مقابلہ میں اتر آئئے ممکن ہے کہ اس عرصہ میں کوئی اور صاحب بھی مقابلہ ہوں لیکن نقدت معلومات کی وجہ سے ہم کوئی اور مقابل پیش کرنے سے فاصلہ میں مولوی صاحب نے چیلنج کس طرح قبول کیا اس کی تفصیل خود جناب مزا صاحب سے سنتے ہیں۔

میں نے سنائے ہے بلکہ مولوی شناہ اللہ امترسری کی دستگلی

تحریر میں نے دیکھی ہے جس میں وہ درخواست کرتا ہے کہ میں (شناہ اللہ) اس طور کے فیصلے کے لیے بدلی خواہ شمند ہوں کہ فریقین یعنی میں اور وہ یہ دعا کریں کہ جو شخص ہم میں سے جو ٹالے ہے وہ پسخ کی زندگی

سے میں مر جائے ..... لپر، ہمیں کوئی انکار نہیں کر دہ الیسا چیلنج  
دین کیونکہ ان کا چیلنج ہی فیصلہ کے لیے کافی ہے، مگر شرط یہ ہو گئی کہ کوئی  
موت قتل کے رو سے دافع نہ ہو، بلکہ مخفی بیماری کے ذریعہ سے ہو۔  
مثلًا طاعون سے یا بیفیٹ سے یا اور کسی بیماری سے تا ایسی کارروائی  
حکام کے لیے نشویش کا موجب نہ تھہرے اور ہم یہ بھی دعا کرتے ہیں  
گے کہ ابھی موت توں سے فریقین محفوظ رہیں صرف وہ موت کاذب کو  
آدمیے جو بیماری کی موت ہوتی ہے۔

(الجوان احمدی ص ۱۴-۱۵)

چیلنج ہو گیا۔ جناب مزا صاحب نے موت کی صورت متعین فرمادی ساتھ ہی  
ان الفاظ میں چیلنج کو منظور کر لیا۔

” ان کا چیلنج ہی فیصلہ کے لیے کافی ہے۔“

پھر سلسلہ دعا کا بھی آغاز ہو گیا۔

” ہم رخا کرتے رہیں گے ..... کر دہ موت کاذب کو  
آدمیے جو بیماری کی موت ہوتی ہے۔“

نیز یہ شرط عائد کردی کہ چیلنج ایک پوسٹر کی صورت میں ہونا چاہیے جس  
کے نیچے سچاں آدمیوں کے دستخط ہوں۔ آیا الیسا کوئی پوسٹر مولوی شناور الدکی  
طرف سے شائع ہوا تھا یا نہیں۔ یہی علم نہیں صرف اتنا معلوم ہے کہ جناب مزا  
صاحب نے مولوی صاحب کے اس ارادے ہی کو کافی سمجھا اور فرمایا:-

مجھے کچھ مزوفت نہیں کہ میں انہیں مقابلہ کے لیے چیلنج کروں

یا ان کے بال مقابلہ مبارکہ کروں۔ ان کا اپنا مقابلہ جس کے لیے انہوں نے مستعدی ظاہر کی ہے۔ میری صداقت کے لیے کافی ہے... میں افراد کرتا ہوں کہ اگر میں اس مقابلہ میں مغلوب رہ تو میری جماعت کو چاہیے جو ایک لاکھ سے بھی زیادہ ہے کہ سب مجھ سے بیزار ہو کر الگ ہو جائیں۔ کیونکہ جب خدا نے مجھے جھوٹا فرار دے کر بلاک کیا تو میں جھوٹتے ہونے کی حالت میں کسی پیشوائی اور امانت کو نہیں چاہتا بلکہ اس حالت میں ایک یہودی سے بھی بدتر ہوں اور بیڑا یک کے لیے جائے ننگ۔

” اور جو شخص ایسے چیلنج سے فتنہ کو فرزد کرے گا بالشرطکیہ وہ صادق نکلے۔ صفحہ روزگار میں بڑی عزت کے ساتھ اس کا نام منقوش رہے گا اور جو شخص وجال بے ایمان مفتری ہو گا اس کی بلاکت سے دنیا کو راحت حاصل ہوگی۔“ (العجاز احمدی ص ۱۶)

اسی سلسلے میں رب العرش کو یوں فنا طلب فرماتے ہیں۔

” یا الہی تو ہمارے کا و بار کو دیکھ رہا ہے اور تیری عینیں نکال ہوں سے ہمارے اسرار پو شیدہ نہیں۔ تو ہم میں اور مخالفوں میں فیصلہ کر دے اور وہ جو تیری نظر میں صادق ہے اس کو ضائع مت کر کر صادق کے ضائع ہونے سے ایک جہان ضائع ہو گا۔

اسے میرے قادر خدا تو نہ دیک آجھا اور اپنی عدالت کی کرسی پر بیٹھ اور یہ روز کے جھنگڑے قطع کر کیونکہ میراں قبول

کرے کہ تو صادق کو ذلت کے ساتھ قبر میں آنے کے گا اور باشانہ زندگی والے کیونکر فتح پائیں گے۔ تیری ذات کی مجھے قسم ہے کہ تو ہر گز ایسا نہیں کرے گا۔

(اعجازِ احمدی ص ۱۶-۱۷)

پوسٹر نکلا یا نہیں علم نہیں لیکن مسیح موعودؐ کی دعا کا تیرنکل چکا تھا۔<sup>۱۹۵</sup>  
اور ۱۹۶ؐ کے دریافتی عرصے میں مولوی صاحب اور جناب مرتضیٰ صاحب نے  
اس مقابله کے سلسلہ میں کیا کچھ کہا اور کہا۔ حجابت خفا میں ہے البتہ اس موضع  
پر ہمیں ۱۹۷ؐ میں جناب مرتضیٰ صاحب کا ایک فیصلہ کوں اشتہار ملتا ہے۔ یہ  
اشتہار مولوی صاحب کی طرف ایک کھلا خط بنے مضمون یہ ہے:-  
بحذر مدت مولوی شناور اللہ صاحب!

(الْسَّلَامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الصُّرُى)

مدت سے آپ کے پرچہ اہل حدیث میں میری تکذیب و تقسیق کا سلسلہ  
جاری ہے، آپ مجھے بھیشہ اپنے پرچہ میں مردود کذاب و دجال مفسد کے نام  
سے منسوب کرتے ہیں۔ میں نے آپ سے بت  
و کہ اسٹایا اور صبر کرتا ہا۔ میرے  
پیارے مالک! اگر یہ دعویٰ مسیح ہونے کا محض میرے نفس کا افتراء ہے اور  
میں تیری نظر میں مفسد اور کذاب ہوں تو اسے  
میرے پیارے مالک! میں عاجزی سے تیری جناب میں دعا کرتا ہوں کہ مولوی  
شناور اللہ کی زندگی میں مجھے ہلاک کر۔ اور میری موت سے ان کو اور ان

کی جماعت کو خوش کر دے۔ آئین مگر اسے میرے کامل اور  
صادق خدا اگر مولوی شناہ اللہ ان تھتوں میں جو مجھ پر لگاتا ہے  
حق پر نہیں تو میں عاجزی سے تیری جناب میں دعا کرتا ہوں  
کہ میری زندگی میں ان کو نابود کر۔ مگر نہ انسانی ہاتھوں سے بلکہ  
طاعون ہیضہ وغیرہ امراضِ جہلکر سے ..... میں دیکھتا ہوں  
کہ مولوی شناہ اللہ ..... اس عمارت کو منہدم کرنا چاہتا  
ہے جو تو نے اسے میرے آف اور میرے بھیجنے والے اپنے ہاتھ سے  
بنائی ہے۔ اس یہے اب میں تیرے بھی تقدس اور رحمت کا دامن پکڑ  
کر تیری جناب میں ملتی ہوں کہ مجھ میں اور مولوی شناہ اللہ میں سچا  
فیصلہ فرمادا اور جو درحقیقت تیری نگاہ میں مفسد اور کذاب ہے اس  
کو صارق کی زندگی میں دنیا سے اٹھا لے .....  
(اشتہارِ محررہ ۵، اپریل ۱۹۷۸ء مندرجہ تبلیغ رسالت

جلد د ہم ص ۱۲)

قاریان کے ایک اخبار بدتر میں جناب مزار صاحب کا روشنہ  
ڈائری شائع ہوا کرتی تھی۔ اسی تاثر کی ڈائری میں یہ فقرہ بھی تھا۔  
شناہ اللہ کے متعلق جو کچھ لکھا گیا۔ یہ دراصل ہماری طرف سے  
نہیں بلکہ خدا ہی کی طرف سے اس کی بنیاد رکھی گئی۔

(اخبار بدتر قاریان ۵، اپریل ۱۹۷۸ء)

اس اشتہار میں کسی پوسٹر کی شرط نہیں تھی۔ بلکہ جناب مزار صاحب

نے اپنی صداقت کے لیے غیر مشروط طور پر صادق کی نندگی میں جھوٹے کی موت کو بطور معیار پیش کر دیا تھا۔ اس اشتہار میں جس خصوصی و خشونت سے دعا کی گئی ہے وہ نتائج تصور نہیں۔ اس اشتہار میں صرف ایک شرط ملتی ہے اور وہ یہ کہ جھوٹا انسانی پانچ سے بلکہ نہ ہو۔ بلکہ طاعون اور بیضہ وغیرہ سے مرنے۔

چھپر کیا ہوا.....؟

ایک سال اکسیں دن بعد

حضرت مسیح موعودؑ کو پہلا دست کھانا کھانے کے وقت آیا تھا.....  
کچھ دیس کے بعد آپؑ کو چھپر حاجت محسوس ہوئی اور غالبًا ایک دد  
و فغم پاخانہ تشریف لے گئے ..... اتنے میں آپؑ کو  
ایک اور دست آیا، مگر اب اس قدر ضعف تھا کہ آپ پاخانے نہ جا سکتے تھے  
اس بیسے چار پانی کے پاس ہی بیٹھ گرا آپ فارغ ہوئے ..... اس  
کے بعد ایک اور دست آیا چھپر آپؑ کو ایک قی ۲۰۰ تھی۔ جب آپ قی سے فارغ  
ہو کر لیٹھنے لگے تو اتنا ضعف تھا کہ آپ پیش کے بن چد پانی پر گزگئے اور ایک  
کاسر چار پانی کی لکڑی سے مگر لایا اور حالت دگر گوں ہو گئی۔

(سیرۃ المہدی مصنفہ صاحبزادہ بشیر احمد صاحب ص۱۰۹)

یہ ۲۶، مئی ۱۹۰۷ء کا واقعہ ہے۔

حضرت مسیح موعودؑ ۲۵، مئی ۱۹۰۷ء یعنی پیر کی شام کو بالکل اچھے  
ستھ، رات کو عشاء کی نماز کے بعد خاکسار باہر سے مکان میں آیا  
تو میں نے دیکھا کہ آپ والدہ صاحبہ کے ساتھ پینگ پر بیٹھے کھانا

کھار ہے ہیں ..... رات کے پچھے ہر یعنی صبح کے  
قریب مجھے جگایا گیا ..... تو کیا دیکھتا ہوں کہ  
حضرت مسیح موعود علیہ السلام اسہال کی بیماری سے سخت بیمار ہیں  
اور حالت نازک ہے .....

(سیرۃ المہدی حصہ اول ص ۲)

کیا یہ ہیفہ تھا؟

”حضرت مزرا صاحب کے وصال کا باعث ہیفہ قرار دینا صریح جزو شد  
بلکہ قالوںی جرم ہے“

(القدیق احمدیت مصنفہ سید لشترت احمد صاحب احمدی)

لیکن جناب مزرا صاحب کے خُسرِ نواب میر ناصر صاحب اپنے خود  
نوشته حالات زندگی میں فرماتے ہیں۔

حضرت صاحب جس رات کو بیمار ہوئے اس رات کوئی  
اپنے مقام پر جا کر سوچا تھا جب آپ کو بہت تکلیف ہوئی تو مجھے  
جگایا گیا۔ جب میں حضرت صاحب کے پاس پہنچا اور آپ کا حال دیکھا  
تو آپ (مزرا صاحب) نے مجھے مخاطب کر کے فرمایا۔ میر صاحب  
مجھے وباٰ ہیفہ ہو گیا ہے ..... دس بجے (صبحِ مشکل)  
کے بعد آپ کا انتقال ہو گیا۔

(حیاتِ ناصر مرتبہ شیخ یعقوب علی عرفانی ص ۲۱)

ہیضہ تھا یا نہیں۔ اس کا فیصلہ اطباء پر چھوڑتا ہوں۔ بیان تو یہ دیکھنا  
بہے کہ آیا جناب مزا صاحب کی دعا،  
”او۔ وہ جو تیری لگاہ میں درحقیقت مفسدہ اور کذب ہے  
اس کو صادق کی زندگی میں دنیا سے اٹھائے۔“

قبول ہوئی یا نہیں؟

اگر ہوئی ہے تو پھر سچا کون ہوا؟<sup>لہ</sup>

احمدی بھائیو! یہ محسوس واقعات ہیں جنہیں تاریخ کے اوقان سے  
مٹایا ہیں جا سکتا۔ تاویلیوں سے نفس کو بدلایا جا سکتا ہے لیکن حقیقت تبدیل  
نہیں ہو سکتی۔ آپ حضرات میں ایک خاصی تعداد وکیلوں، پروفیسروں -  
محسٹریوں اور ججوں کی ہے۔ پروفیسر اور زنجی کا کام ہی تلاش حقیقت ہے سوچئے  
اور ڈھونڈیے شاید حقیقت وہ نہ ہو جو آپ سمجھ بیٹھے ہیں۔ اللہ آپ کے ساتھ ہو۔

جناب مزا صاحب فرماتے ہیں۔

مولوی غلام دستیگیر قصوری نے اپنی کتاب او۔ مولوی اسماعیل علی گڑھ  
والے نے میری انسنت قطعی حکم لگایا کہ اگر وہ کاذب ہے تو ہم سے پہلے مرے گا  
ا۔ ضرور ہم سے پہلے مرے گا کیونکہ کاذب ہے مگر جب ان تعالیٰ فات کو دنیا  
میں شائع کر سکے تو پھر بہت جلد آپ ہی مر گئے اور اس طرح پر آپ کی نوت

۱۔ مولانا شاہزاد الد صاحب کی وفات ۱۹۵۷ء میں ہوئی۔

نے فیصلہ کر دیا کہ کاذب کون تھا۔

(اربعین نمرہ ۲ ص ۱)

”یہ نے ڈپی آنھم کے مباحثہ میں قریباً سانچہ آدمی کے رو برد یہ کہا تھا کہ ہم دونوں یہ سے جو جھوٹا ہے وہ پہلے مرے گا سو آنھم بھی اپنی موت سے میری سچائی کی گواہی دے گیا۔“

(اربعین نمرہ ۲ ص ۱۲)

اب ذرا یہ اقتباس پھر پڑھئے۔

اے میرے پیارے مالک ..... اگر یہ دعویٰ میں  
ہوئے کامیق میرے نفس کا افتراء ہے اور میں تیری نظر میں مفسد  
اور کذب ہوں ..... تو میں عاجزی سے تیری جانب  
میں دعا کرتا ہوں کہ مولوی شاد اللہ کی زندگی میں مجھے بلکہ کر.....“

**ڈاکٹر عبد الحکیم پورے یہیں برنس نگ**

**جناب مرزا صاحب کے حلقہ عقیدت سے والستہ**  
سماں پھر منحرف ہو کر ”المیسع الدجآل“ اور ”کانا میسع“ وغیرہ کے نام سے  
کتابیں لکھیں اسی پر لبس نہ کی۔ بلکہ ۱۲، جولائی ۱۹۶۷ء کو ایک الہام  
شائع کر دیا کہ آج کی تاریخ سنتے ہیں برنس نگ مرزا صاحب فوت ہو  
جائیں گے اس پر جناب مرزا صاحب نے ایک اشتہار نکالا مضمون یہ  
”..... اس ڈاکٹر نے میرا نام کذب مکار شیطان

دجال۔ شریہ اور حرام خور رکھا ہے اور مجھے خائن شکم پرست شخص  
پرست بمضاد اور مفتری قرار دیا ہے ..... اس پر  
بس نہیں ..... لیکن یہ پیش گوئی بھی صد ہا کو میوں میں  
شارع کی کہی شخص تین سال کے عرصے میں فنا ہو جائے گا ..... آج  
۱۳۔ اگست ۱۹۰۷ء کو بھراں کا ایک خط ..... مولوی  
نور الدین صاحب کے نام آیا۔ اس میں ..... لکھا ہے  
۱۴۔ جولائی ۱۹۰۶ء کو خدا تعالیٰ نے مجھے خبر دی کہ یہ شخص اس تایخ  
سے میں برس تک ہلاک ہو جائے گا۔

اس کے مقابل وہ پیش گوئی ہے جو خدا تعالیٰ کی هرف سے میان  
عبدالکیم صاحب کی نسبت مجھے معلوم ہوئی جس کے الفاظ یہ ہیں  
”خدا کے مقبولوں میں قبولیت کے منونتے اور علمائیں ہوتی ہیں وہ  
سلامی کے شہزادے کہلاتے ہیں ان پر کوئی غالب نہیں آسکتا فرشتوں  
کی کچھی ہوئی تلوار تیر سے آگے ہے پر تو شے وقت کو نہ پہچانا نہ دیکھانا رہ جاتا۔

**رَبُّ فِرْقَبِينَ صَادِقٌ وَكَاذِبٌ**  
(دعا) اے میرے خدا صادق و کاذب میں فرق کر کے دکھلا تو جاتا

ہے کہ صادق و مصلح کون ہے؟

(اشتیار ۱۶، اگست ۱۹۰۶ء)

(تبیین رسالت جلد دھم ص ۱۱)

لیعنی روحانیوں میں تھن گئی ڈاکٹر کے خدا نے کہا کہ مزرا صاحب (اجلاں)

۱۹۰۹ء سے پہلے فوت ہو جائیں گے اور میرزا صاحب کے اللہ نے اطلاع دی کرم!

” خدا کے مقبولوں پر کوئی غال نہیں آسکتا۔ ”

نیز داکٹر کو ایک مہب خطرہ سے ان الفاظ میں نجرا کیا۔

فرشتوں کی کچھی ہوئی تواریخ میں آگے ہے پر قوت دقت کو نہ  
پہچانا۔ تہذیب کا نہ جاننا۔

ادریس پیر جناب مزاج صاحب نے دعا کی۔

اے میرے خدا صدق و کاذب میں فرق کر کے دلھا۔

اس پیش گوئی میں جس خطرے کا ذکر ہے تھا جنمہ ماہ بعد اس کی تفصیل یوں  
پیش فرمائی۔

بعده اس کے ایک اور چہار عدین رجموں والے چہار عدین نے مرا صاحب  
کی بے حد فنا الفت کی تھی اور آخر طاعون کا شکار ہو گیا تھا۔ بر قیہ پیدا ہوا  
لیعنی داکٹر عبدالحکیم خان یہ شخص بھی مجھے دجال مظہر تھا ہے اور اپنے تینی  
مرسلین میں شمار کرتا ہے۔ تاجر

اور غرور میں تو پہلے چڑا غدریں سے بڑھ کر ہے اور گالیاں دینے میں اس سے زیادہ مشتاق ہے ..... اس کی پیش گوئی نے جیسا کہ پہلے چڑا غدریں کے انعام سے خبر دی ہے اسی طرح اس نے

نے جیسا کہ پہلے چراغ دین کے انعام سے خبر دی ہے اسی طرح اس نے علیم نبیر نے اس دوسرے سرحد اغدین کے لئے بھی ایک اعلیٰ ترقی مقرر کی۔

(حقیقتہ الوجی، ص ۱۲۳-۱۲۴)

مطلوب یہ کہ ڈاکٹر کا نجام بھی چنانچہ کی طرح بھی انک ہو گا یہاں  
پڑھ کر ڈاکٹر نے اپنے پہلے الہام میں یوں نتہیم کی۔

"اللہ نے مرزا کی شوختیوں اور نافرمانیوں کی وجہ سے سہ سالہ میعاد  
میں سے جو ۱۹۷۹ء جولائی شمسیہ کو پوری ہوتی ہے دس مہینے اور گیارہ  
دن اور گھنٹادیسیتے اور مجھے حکم جولائی شمسیہ کو الہاما فرما یا کہ مرزا آج سے  
چودہ ماہ انک بسترائے موت ہادیہ میں گرا یا جائے گا"۔

اس کے بعد اب میں جناب مرزا صاحب نے ۵ نومبر ۱۹۷۶ء کو ایک  
اشتہار بعنوان تبصرہ شائع کیا جس میں یہ الہام بھی درج تھا۔

اپنے دشمن سے کہہ دے خدا تجھ سے موافق ہ کرے گا اور تیری  
عمر کو بڑھاؤں گا، یعنی دشمن جو کہتا ہے کہ جولائی شمسیہ سے صرف  
چودہ ہیئتے تیری عمر کے دن رہ گئے ہیں، یا ایسا ہی دوسرا دشمن  
جو پیشگوئی کرتے ہیں، ان سب کو جھوٹا کروں گا۔

(اشتہار مندرجہ تبلیغ رسالت جلد دہم ص ۱۳۱)

وفات سے چند روز پیشتر جناب مرزا صاحب نے لکھا:-

آخری دشمن اب ایک اور پیدا ہوا ہے جس کا نام عبدالحکیم خان  
ہے وہ ڈاکٹر ہے اور ریاست پنجاب کا رہنے والا ہے جس کا دعویٰ  
ہے کہ میں اس کی زندگی میں ۲۴ اگست ۱۹۷۶ء کو ہلاک ہو جاؤں گا  
اور یہ اس کی سچائی کے لیے ایک نشان ہو گا، یہ شخص الہاما کا دعویٰ کرتا

ہے۔ مجھے دجال کا فرادر کتاب قرار دیتا ہے پہلے اس نے بیعت کی اور براہ راست میں برس تک میرے مریدوں میں داخل رہا۔ اس کی پیش گوئی کے مقابل پرمیچھے خدا نے خبر دی ہے کہ وہ خود عذاب میں مبتلا کیا جائے گا اور خدا اس کو ہلاک کرے گا اور میں اس کے شر سے محفوظ رہوں گا سو یہ وہ مقدمہ ہے جس کا فیصلہ خدا کے ہاتھ میں ہے بلاشبہ یہ سچ بات ہے کہ جو شخص خدا کی نظر میں صادق ہے خدا اس کی مدد کرے گا۔

(چشمۀ معرفت صفحه ۳۲۱-۳۲۲)

اور چند سال پیشتر جناب مزا صاحب نے ایک ایسی ہی پیش گوئی کے متعلق فرمایا تھا۔

اگر تمہارے مرد اور عورتیں۔ تمہارے جوان اور بڑے ہے تمہارے پھوٹے اور بڑے سب مل کر میرے بلاک کرنے کے لیے دعائیں کریں بیان نہ کہ سجدہ کرتے ناک مگل جائیں اور ہاتھ شل ہو جائیں تب بچہ خدا سرگزت تمہاری دعائیں سننے گا۔

(الربعين نمر ۳ ص ۱۷۴)

مقابلہ کی صورت بالکل صاف ہو گئی۔ کہ داکٹر نے کہا جناب مزرا صاحب جب کی وفات ۱۹۵۸ء میں سے پہلے ہو گئی مزرا صاحب نے فرمایا کہ اللہ نے مجھے لمبی عمر کی بشارت دی ہے نیز کہا ہے کہ۔

کی مد کر سے گا۔

لکن ہوا کیا، سی کہ صرف جند روز بعد جناب مزا صاحب کا انتقال

یہو گیا اور داکٹر میسون بعد زندہ رہا۔

قدرتنا سوال سید سوتا ہے کہ خدا کا وہ وعدہ کیا ہوا۔

”انے دشمن سے کہہ دے خدا تعالیٰ سے موافقہ کرے گا اور تیری عمر

کو شرط حاصل کرنے والے ان سب کو جھوٹا کروں گا۔

مُراہب نے کی مات نہیں، موڑخ اور محقق کی تنقید بھائیہ بے لگ

ہوتی ہے وہ صرف حقائق سے نتائج اخذ کرتا ہے وہ یہ نہیں دیکھتا کہ اس کے شخصی عقائد اور قاری کے تصورات کیا ہیں۔

مبادر کہنے والے لوگ جب صرف حقیقت کے متعلق اپنی تلاشی اور حقیقت کے پرستار ہیں۔

احمدیوں میں میرے دو شنوں کی ایک خاصی تعداد موجود ہے الیسے  
دوست جن سے میں محبت کرتا ہوں میری یہ دلی تمنا ہے کہ ان میں اور مجھیں  
کوئی ذہنی اختلاف بھی باقی نہ رہے اور اس کی صورت صرف یہی ہے کہ وہ میرے پیش  
کردہ حقائق پر غور کرنے کے بعد صحیح نتائج اخذ کریں اگر میرے پیش کردہ حقائق خفاق  
نہیں ہیں تو میری لغزش کو واضح فرمائیں مجھے سچائی سے فطری محبت ہے جہاں  
ملے گی فوراً اینا لوں کا خواہ اس راہ میں مجھے کتنی ہی دشواریاں پیش آئیں۔

النسان اسی وقت انسان ہے جب تک اس کا رشتہ حقیقت سے  
قائم ہے، اگر یہ رشتہ ٹوٹ جائے تو انسانیت اہمیت میں بدل جاتی ہے۔  
کون ہے جو حقیقت سے گریزان اور باطل کا پرستار ہو، اگر کوئی ہے تو  
اسے کہہ دو کہ وہ دنیا میں نہ ہا ہے اور اس کا کوئی ہم خیال موجود نہیں۔

”قبولِ دعا“ کے دو واقعات آپ نے پڑھ لیے۔ اب چلنے نئے موضوع  
کی طرف۔

## فهم قرآن

قرآن حکیم تنہ زمانوں اور تمام قوموں کے لیے جو قیامت تک پیدا  
ہوں گی، تمدن صابلۂ حیات ہے۔ اس کے الفاظ میں لپک ہے اور ہوتی ہی  
چاہیے تاکہ ہر زمانے کا انسان خواہ وہ مادر ہو یا الشرا مادر۔ اپنے ماحول  
کا عکس اس میں دیکھ سکے۔ ایک زمانہ تھا کہ ہمارے تصویرات پر لیونانی فلسفہ  
چاگی تھا۔ اس فلسفے نے خدا کو عضوِ محفل بن کر عرش پر بیٹھا۔ امام غزالی  
اور آپ کے ہمبواعلماء نے قرآن سے وہ دلائل استنباط کیں کہ فلاطونی فلسفہ کی  
غلبیہ جلوہ الہام کی تاب نہ لاسکیں۔ اسی طرح ابن العربي کے نظریہ وحدت الوجود  
اور وحیگریسوں فرقوں کے جمیں انکار کی شکست و ریخت کے لیے مفسرین میلان میں  
اترستے رہے اور غیر اسلامی تصویرات کے استیصال میں کامیاب ہوتے رہے۔

قرآن نے ہر ملک اور ہر قوم کے سامنے ایک الیسا نظامِ زیست پیش کیا جو ان کے فرسودہ و بوسیدہ نظاموں سے پایسند و تائید نہ تھا اور یہی وجہ ہے کہ مسلمان جہاں بھی پہنچے، ان کے جدید و غریب افکار بڑا راست دل و دماغ پر حملہ آور ہو گئے اور ان مضبوط قلعوں کو انہوں نے خود افتتاح کر لیا۔

کائنات میں حقائق از ل سے موجود ہیں جب یہ حقائق اوہام و باطلیں کے جوابات میں مستور ہو جاتے ہیں تو کوئی دستِ غیب ان پر دوں کو بٹا کر حقیقت کو پھر بے نقاب کر دیتا ہے اور اسی کا نام تجدید یہ ہے حقیقت نہیں بلتنی دواد دو ہر زمانے میں چار رہے ہیں، پانی بھیشہ دھلان کی طرف بہتار ہا اور نور بھیشہ بلندیوں کی طرف مائل پرواز رہا، البتہ حقائق کی تفسیر سدا بلتنی ہی ایک ہی بات کو پیش کرنے کے مختلف اسالیب ہو سکتے ہیں کوئی ہمت شکن اور کوئی ہمت افزا، مثلًا شاعر نے کہا۔

”افسوس کہ پھول کے پہلو میں کانٹے ہیں“

کس قدر ہمت شکن پیغام ہے، فلسفی نے اسی حقیقت کو بیوں پیش کیا۔

”خوش ہو جا کر کانٹوں کے پہلو میں پھول ہیں“

اور فضائی یاس میں امیدوں کے بیسیوں دیپ جل اٹھے مولانا حافظ نے قوم کی حالت کا بیوں نقشہ کھینچا تھا۔

فلکت اپس دیش منڈل رہی ہے

خوبست سماء اپنا دکھلا رہی ہے

لیکن رجائی اقبال نے حاجی کا ساتھ نہ دیا اور زنگ بدل بدل کر فرمایا۔

ذرا نم ہو تو یہ مٹی بہت ز خیز ہے ساقی بعض مفکرین عالم نے  
اعلان کیا کہ نسل انسانی مالیں بے زوال و روزہ فنا ہے حکیم مشرق نے فرمایا۔  
عروجِ آدم خاکی سے انجم سبھے جاتے ہیں  
کہ یہ لٹھا ہوا تاریخ کامل نہ بن جائے

آئے دن کی رثائیوں سے الٹائے ہوئے مغربی فلسفیوں نے جمیعت  
الاقوام کا نظریہ پیش کیا اور مولانا ابو لکلام آزاد نے سورہ فاتحہ کی تفسیر میں  
جمیعت آدم کا پورا نظام سامنے رکھ دیا جب در حاضر میں سرمایہ و اشتراکیت  
کے پیارا اپس میں متصادم ہونے لگے تو قرآن حکیم نے آواز دی۔ لڑوست  
آؤ میں تم کو راہِ مصالحت بتاؤ۔ شفھی ملکیت جائز، لیکن جمع مال ناجائز۔  
حصول دولت جائز، لیکن ضروریات سے وا فر (قلِ العفو) پاس کھننا جائز۔  
جب عبید حاضر کا انسان مطالعہ کائنات کی طرف متوجہ ہوا تو قرآن نے  
اسے شپکی دی اور کہا۔ اس راہ پر بڑھے چل کہ قوہ ویبیت کے خزان اُن اور علم و  
عرفان کے دفائن میں میں گے۔

ماحصلہ یہ کہ اسلام میں ہمیشہ ایسے مفسر پیدا ہوتے رہے جن کی تغیری  
جد قوی نہ کاروں ایں حیات کو سست خرام نہ ہونے دیا اور ایسے مفکر تا قیامت  
آتے رہیں گے جو بہتری لفظی میں قرآن کا رنگ بھرتے رہیں گے۔ ان چیزیں تجارت  
کے بعد نسل انسانی قیادت الہام کے سامنے ہیکنے پر مجبور ہو جائے گی اور یہ  
زمات بہت دور نہیں۔

آج تک حقیقت کی جس قدر تفاسیر پیش ہوئیں ان میں سب سے زیاد

خواب آور جمود انگیز اور حیات کمش وہ ہے جس کا دوسرا نام تصور یا سیہانیت ہے۔ قرآن زندگی کی تلخیوں سے الجھنے کی تعلیم دیتا ہے اور تصور گریز کی۔ قرآن اپنے پیروؤں کو عقاب وضعیم بنانا چاہتا ہے اور تصور حرام و گوئی قرآن تحریک کائنات و آفاقی افلاک کا درس دیتا ہے اور تصور تسلیم و القیار کا۔ اسلام سرایا عمل ہے اور تصور سراپا جمود۔ وہ رفتار ہے اور یہ گفتار۔ یہ ثابت ہے اور وہ سیار۔ وہ شمشیر حیدر ہے اور یہ گلیم بوزر۔ وہ برقِ جہاں تاب ہے اور یہ رنتش تہ آب۔ اسلام حرکت و عمل کا دوسرا نام ہے اس نے سیہانیت کی طرف دستی مصالحت آج ہک نہیں بڑھایا اور حاملِ قرآن ہمیشہ اپنے خالد و طلاق اور حیدر و فلق پر نازں رہا۔ یہ صاحبانِ شمشیر ایک لحاظ سے فقیر بھی تھے کہ شانِ سکنی و سلطوت قصیری کی پروانگی نہیں کرتے تھے۔ وہ اللہ کے سپاہی تھے اللہ کے بغیر ہر چیز سے بے نیاز تھے اور صرف اللہ کی مشیت کو سطحِ ارضی پر نافذ رکھنا چاہتے تھے ان کے فقر میں تخلیقات نور کے ساتھ ساتھ جلالِ کلیمی بھی تھا وہ جلال جو جہاں سے خالی ہو وہ بیکارِ محض ہے اور اسی کا نام میرے ہاں تصور ہے۔ مجھے جنابِ مژا صاحب کی چالیس پچاس تصانیف پڑھنے کا اتفاق ہوا چالیس حرف اُخر فاءُ اور آکھ جنہ واجز وَ اُ ان تمام کا موضوع تقریباً ایک ہی تھا

یعنی :-

۱۔ اثباتِ نبوت پر ولائ۔

۲۔ دلیلِ افترا

۳۔ دلیلِ مثالیتِ تامہ

ج. دلیں ”الْعَمَّتُ عَلَيْهِمْ“

در. دلیں ”خاتم النبیین“

۰۱. وفات مسیح پر دلائل

۰۲. اپنے نشانات کا ذکر

۰۳. الہام آنکھم و لشافت نکاح کی تاویں

۰۴. الہامات کا اعادہ

۰۵. بعض نشانات کے متعلق کچھ شہزادیں

۰۶. انگریز کی اطاعت

۰۷. حرمتِ جہاد

جلب مرا صاحب کی بہتر تصنیف میں ان میں چار آیاتِ نبوت کے  
بعین قرآن کا کوئی نظر پر یا کوئی اور اکیت زیر بحث نہیں آئی جس سے ہم اندازہ  
لگا سکتے کہ آپ کا علم قرآن کے متعلق کیا اور کتنا ہے۔ ہاں ضمناً دو چار آیات فروز  
ہیں، لیکن وہ کسی فضیلۃ تک پہنچانے کے لیے ناکافی تھیں اس سلسلہ میں آپ  
کی جو تصنیف بڑے شد و مدد سے پیش کی جاتی ہے وہ برابر احمد یہ ہے کہ کتاب  
اندازہ سائیں پانچ صفحات پر مشتمل ہے جس میں میں چوتھائی حوالشی اور ایک  
حوالشی تین ہے حوالشی میں متفرق معنی ہیں مثلاً ضرورت الہام عبد کی  
ضرورت وغیرہ، چھرا پنے الہامات اور تین میں دیگر مذاہب پر تلقید، ترتیب  
کتاب یہ ہے۔

۰۸. چندہ وغیرہ کی اپیل ..... ۱۶ صفحات

- ۰ ۲ شرط کہ ایسی کتاب بکھر ..... ۱۳۳ صفحات
- ۰ ۳ آپ کے حالاتِ زندگی ..... ۵۲
- ۰ ۴ چند سے کی اپیل ..... ۶
- ۰ ۵ برائین کی تعریف ..... ۵۲
- ۰ ۶ انگریز کی تعریف ..... ۲

اس کے بعد علمی حصہ آتا ہے جس کی زبان اس قدر الجھی ہوتی ہے کہ بار بار پڑھنے پر بھی کچھ پے نہیں پڑتا لفوت و متعلق کی اصطلاحات کا استعمال کچھ اس طریق سے ہوا ہے کہ ان اصطلاحات کا عالم بھی گھبرا جائے۔ منورہ ملا ختم فرمائیے :

” اور یہ اصول عام جو ہر ایک صادرین اللہ سے متعلق ہے دو طور سے ہوتا ہے۔ اول قیاس سے کیونکہ ائمہؐ سے قیاس صحیح و متفکم کے خلاف اپنی ذات اور صفات اور افعال میں واحد لاشرکیہ ہونا ضروری ہے اور اس کی کسی صفت یا قول یا فعل میں شراکت مخدوق کی جائز نہیں۔ ”

(ربہ ہین ص ۱۳۷)

” اور ذات اس کی ان تمام نالائق امور سے مستنفر ہے جو شرکیہ البدی پیدا ہونے کی طرف منجر ہوں۔ دوسرا سے ثبوت اس دعویٰ کا مستقر امام سے ہوتا ہے جو صادرین اللہ میں نظر تبدیر کر کے پہ پائیہ ثبوت پہنچ گیا ہے۔ ”

(ام ۴۹-۵۰)

عیسائیوں کا قول کہ صرف مسیح کو خدا مانتے سے انسان کی فطرت

منقلب ہو جاتی ہے اور گو کیسا ہی کوئی مبنی حیث الخلق تقویٰ سبیعہ یا  
تقویٰ شہویہ کا مغلوب ہو یا قوت عقیدہ میں ضعیف ہو وہ فقط حضرت عیسیٰ  
کو خدا تعالیٰ کا اکلو تابیٹا کہنے سے اپنی جبلی حالت چھوڑ جاتا ہے۔

(صلات)

اسی کتاب میں سورہ فاتحہ کی تفسیر بھی درج ہے جس نے تصوفانہ  
زنگ چڑھا ہوا ہے اور تصرف کے متعلق میں اپنی رائے پیش  
کر چکا ہوں۔

یہ فرد کا زادیہ نگاہ دوسرے سے مختلف ہوتا ہے مسلمانوں میں ایسے  
وک موجوں ہوں گے جنہیں یہ تفسیر پسند آئی ہو گی لیکن میرے لیے یہ جاذب توجہ نہ بن  
سکی۔ اس لیے کہ میں اسلام کو حرکت و عمل، قوت و سیاست، جمال و جلال، تسبیح کائنات  
و آقای ارض و افلاک کا مترادف سمجھتا ہوں اور جس تفسیر کے آئینہ میں مجھے اسلام  
کا یہ چہہ نظر نہ آئے وہ میرے لیے کوئی دلکشی نہیں رکھتی۔ بہر حال یہ میرا ذاتی نظریہ  
ہے اور اس سے اختلاف کی بڑی گنجائش موجود ہے اگر حقیقتاً جناب مزا صاحب  
کی تفسیر میں کچھ رموز و معارف موجود ہیں تو احمدی اہل قلم کا فرض ہے کہ وہ ان  
معارف کو علمیں و بر جستہ زبان میں پیش کریں تاکہ مجھے جیسے کم علم بھی فائدہ اٹھا لیں۔  
سورہ فاتحہ کے علاوہ جناب مزا صاحب نے چند اور آیات کی تفسیر بھی  
فریقی ہے جن میں سے آئیہ خاتم النبیین، آئیہ کما ارسلنا ای فرعون رَسُولَهُ  
وَلَوْتَقُولَ پر بحث ہو چکی ہے اور باقی ماندہ میں سے چند یہ ہیں۔  
اول۔ قرآن میں بار بار ارشاد ہوا ہے کہ اللہ کسی ایک جہت میں مقید

نہیں بلکہ۔ اَيْمَانَكُو اَفْتَمَ وَجْهُ اللَّهِ

(تم جدھر بھی منہ پھر وگے اللہ کو سامنے پاؤ گے)

لیکن جناب مرا صاحب اس آیت کا ترجمہ یوں فرماتے ہیں۔

”جدھر تیرا منہ خدا کا اسی طرف منہ ہے۔“

(تبیغ رسالت جلد ششم ص ۴۹)

دونوں ترجموں میں بڑا فرق ہے میدے کا مفہوم یہ کہ اللہ ہر طرف موجود ہے اور دوسرے کا یہ کہ خدا تیرے منہ کی طرف دیکھتا رہتا ہے تو جدھر منہ پھر ہے خدا بھی اسی طرف پھر لیتا ہے اس ترجمہ سے خدا تی توہین کا پہلو نکلتا ہے نیز آیت کے الفاظ بھی اس تفسیر کے تمہل نہیں ہو سکتے اس لیے کہ (تو لوا) صیغہ جمع ہے معنی ”جدھر تم سب منہ پھر و“ اور مرا صاحب اسے واحد بنائکر معنی کرتے ہیں۔

”جدھر تیرا منہ“ یہ ”تیرا“ کہاں سے آگیا۔

دوم۔ قرآن حکیم میں حضور علیہ السلام کے کئی غزوات کا ذکر موجود ہے

وَلَقَرْنَصُرُكُمُ اللَّهُ بَيْنَ رِيقَانَتُمْ أَفْلَةَهُ (آل عمران)

(اللہ نے تمہیں بدر میں فتح دی۔ حالانکہ تم کمزور تھے)

وَلَقَرْنَصُرُكُمُ اللَّهُ فِي مَوَاطِنٍ كَثِيرَةٍ وَلَوْفَحُشَيْنِ اذَا عَجَبْتُكُمْ

کثُرْتُكُمْ فَلَمْ تَعْنِ عَنْكُمْ شَيْئًا ..... (التوہہ)

واللہ نے کئی میدانوں میں تھاری مدد کی خصوصاً جنگ حین کے دن

جب تم اپنی کثرت پر منور ہو گئے تھے۔ وہاں دنیا کی کوئی طاقت تمہیں

شکست سے نہ بچا سکی۔ .....)

جنگِ حزاب کا ذکر ان الفاظ میں کیا ہے۔  
 (إِذْ جَاءُكُمْ مِنْ قَوْقَمٍ وَمِنْ أَسْفَلِ مِنْكُمْ وَإِذْ رَأَغَةً الْأَبْصَارُ  
 وَبَلَغَتِ الْقُلُوبُ الْحَنَاجِرُ )

(یاد کرو وہ دن جب کفار ہر بندی و سپتی سے تم پر لٹوت پر سے تھے  
 جب تمہاری آنکھیں فرط خون سے پھر لگیں تھیں اور کچھ منہ کو آگئے تھے)  
 اسی طرح باقی جنگوں کی تفصیل بھی قرآن میں درج ہے لیکن ہماری جیت  
 کی انتہا نہیں رہتی، جب جناب مزا صاحب کا یہ قول پڑھتے ہیں۔  
 "آنحضرت صلیعہ کا بعدِ بعثت دس سال تک مکہ میں رہنا اور  
 پھر وہ تمام لڑائیاں ہونا جن کافر آن کریم میں نام و نشان نہیں۔"

(شہادۃ القرآن ص ۳)

قرآن حکیم میں زلزلہ آخرت کا منظر کئی مقامات پر پیش کیا گیا ہے۔  
 ان میں سے ایک مقام یہ ہے۔  
 اَنَّمَا تُوَعْدُونَ بِوَاقِعٍ . فَإِذَا الْجِنُومُ طُمِسَتْ وَإِذَا السَّمَاءُ  
 فُرِجَّتْ وَإِذَا الْجَبَالُ نُسِفَتْ وَإِذَا التُّوسُلُ أُقْتَشَ . لَا تِي يَوْمٍ  
 أُحْلِتَ بِيَوْمِ الْفَقْلِ ۝

(جس قیامت کا تم سے وعدہ کیا گیا ہے، وہ اگر رہے گی اس روز تا سے  
 بے نور ہو جائیں گے، آسمان پھٹ جائے گا پھاڑ اڑ جائیں گے اور رسول وقت  
 معین پر جمع کیے جائیں گے انبیاء کا معاملہ کس روز کے لیے ملتوی ہوتا رہا، اسی  
 روز کے لیے جو یومِ الغسل یعنی فیصلہ کا دن ہے۔)

یہ آیات قیامت کے ذکر سے شروع ہو کر قیامت ہی پہنچتی ہیں  
درمیان میں علامات قیامت کا ذکر ہے جن میں سے ایک یہ ہے کہ اس روز انبیا، ایک  
خاص وقت پہ میلانِ مُحشِر میں ہوں گے اور ان کے مقدمات پہ غود ہو گا۔

**لیکن جناب مزاج اصحاب و اذا الرَّسُولُ أقتَتَهُ**

کا ترجیح یہ فرماتے ہیں۔

” اور جب رسول وقت مقرر پہ لائے جائیں گے اور یہ اشارہ  
در اصل مسیح موعود کے آئندے کی طرف ہے۔ (شہادت القرآن ص ۲۳) ”  
مسیح موعود کی طرف اشارہ کیسے ہو سکتا ہے جب کہ الرُّسُلُ جمع ہے  
اور مسیح موعود کا دعویٰ یہ ہے کہ امانتِ محمدیہ میں صرف ایک رسول پیدا ہوا یعنی  
مسیح موعود اور وہ خاتم النَّبِیِّینَ بھی ہے جب اس امانت میں کسی اور رسول کی  
بعثت مقدر ہی نہیں تو پیر الرُّسُلُ (بہت سے انبیاء) سے ایک مسیح موعود کیسے  
مراد لیا جاسکتا ہے قواعدِ زبان اس تفسیر کی اجازت نہیں دیتے۔  
” سوم۔ علاماتِ قیامت میں سے ایک علامت نفعِ نبی الصَّادُقَ ہے۔

**وَنُفْخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي**

**الْأَرْضِ إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ ثُمَّ نُفْخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا**

**هُمْ قِيَامٌ يَنْظَرُونَ**

(جب وہ کرنا پہنچنی جائے گی تو سکنانِ ارض و سماء کی چیزیں نکل جائیں  
گی اور جب دوسری مرتبہ پہنچنی جائے گی تو لوگ قبروں سے نکل کر ادھر ادھر  
دیکھنے لگیں گے۔)

اس آیت کے متعلق مزرا صاحب کا ارشاد یہ ہے کہ "کرنا" سے مراد میسح موعود ہے (شہادۃ القرآن ص ۲۵) بہت اچھا میسح موعود ہی لیکن پہلی پھونک پر اہل زمین و آسمان کے چیخ اٹھنے اور دوسرے پروردوں رکھئے جی اٹھنے سے کیا مراد ہے؟ اس کی تشریح کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ آخری دلنوں میں دوز مانے آئیں گے ایک ضلالت کا زمانہ اور اس میں یہ رکیب زمینی اور آسمانی یعنی شفقی اور سعیدی رُغفت سی طاری ہو جائے گی (لیکن قرآن کے الفاظ یہ ہیں کہ پہلی پھونک پر اہل زمین و آسمان کی فڑیاں نکل جائیں گی اور آپ فرماتے ہیں کہ غفلت سی طاری ہو گی۔ یعنی غفلت اور چیخ کا اپس میں کیا تعلق غفلت میں تو نیند آتی ہے کہ چیخیں نکلتی ہیں۔ (برق)

اور پھر دوسراتہ ہدایت کا آئے گا، پس ناگاہ لوگ کھڑے ہو جائیں گے۔ (شہادۃ القرآن ص ۲۶)

ملحظہ فرمایا آپ نے جناب مزرا صاحب کا اندراز تفسیر۔

۰ چہام۔ ازالۃ اوہام جلد اول ص ۱ پر قرآن کی آیہ ذیں نقل کرنے کے بعد ایک عجیب ترجیح کرتے ہیں۔

مَنَّاَعَ الْخَيْرِ مُعْتَدِلٌ أَثْيَمٌ عُتْلٌ بَعْدَ فَلَدَ زَنِيمٌ ۝

رنکی کی راہوں سے روکنے والا زناکار اور بابیں ہمہ تہایت درجہ کا بد خلق اور ان سب علیبوں کے بعد ولد الزنا بھی ہے۔

آپ نے اثیم کے معنی زناکار اور زنیم کے معنی ولد الزنا کیے

بین سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا قرآن کا مصنف لعین اللہ اس طرح کی شستہ زبان  
استعمال کیا کرتا ہے اور کیا کوئی مہذب النسان اس اندمازِ لفظوں کی برداشت کرے  
سکتا ہے؟ آئیے دیکھیں کہ اہل زبان نے ان الفاظ کے لیے معنی تباہے ہیں  
اثیم۔ کام خند ہے اثم۔ معنی گنہ گار۔ رقاموس و مخجد)

قرآن میں اثیم کا لفظ بیسیوں جگہ استعمال ہوا ہے کہیں بھی زنا کے  
معنوں میں استعمال نہیں ہوا۔ مثلاً ان بعض الفاظ اثیم یہ قرآن کی  
آیت ہے کیا آپ اس کی تفسیر یہ کہیں گے کہ بعض نهن زنا ہیں؟ حضور علیہ السلام  
کا خط شاہ ایران کے نام پڑھیے۔ اس کا آخری حصہ یہ ہے۔

(اگر تم اسلام نہ لائے تو محبوس کا گناہ تیری گردن پیدا ہے گا۔  
کیا یہاں بھی گناہ سے مراد نہ ہے؟ اثیم کے معنی ہیں گنہگار و بن  
گناہ سیکڑوں ہو سکتے ہیں، ان تمام کو چھپر کرے زنا مراد لینا کسی طرح بھی روانہ  
اسی طرح زنیم کا ترجمہ والد النہ نا بھی درست نہیں۔ المخدر یہ  
درج ہے۔ **الزنیم** : **اللَّيْحُ رَجُلٌ بِدْرِجَتِ الدَّعْيِ (مُتَبَّعٌ)**  
**اللَّاَحِقُ بِقَوْمٍ** لیس مِنْهُمْ وَلَا هُمْ يَحْتَاجُونَ إِلَيْهِ  
و قوم میں کسی ایسے آدمی کی شمولیت جو اس قوم میں سے نہ ہو  
اور نہ قوم کو اس کی ضرورت ہو۔)

مُتَبَّعٌ الاربب میں مذکور ہے۔

**زنیم** کا مہیر۔ مردے از قبے چسپیدہ کہ نہ از

الشیان بود و پسپن خوانده (متینی) دنکس  
و سخت فزد مایه و بد خوکہ در ناکسی معروف باشد۔  
پس یہ ہیں زنیم واٹیم کے معانی لغات عرب میں نہ جانے یہ زناکار  
و دلدار زنا کے مفہوم آپ نے کہاں سے لیے  
۔ پنجم۔ قرآن حکیم میں ایک مقام پر پریدانِ رسول کو خیر الامم کہا گیا ہے۔  
**كُنْتُمْ خَيْرًا مِّمَّا تُخْرِجُونَ لِلنَّاسِ ۝**  
(تم ایک بہترین قوم ہو جو دنیا کی اصلاح کے لیے اٹھی)  
آخرِ جدت: نکال گئی۔ پیدا کی گئی۔

لِلنَّاسِ لِلَّهِ مِنْهُمْ نَاسٌ وَالْأَنْوَافُ

یعنی السالوں کے لیے

مطلوب یہ کہ مہماً مقصود نو ری انسان کی اصلاح و فلاح ہے بات  
سیدھی سی تھی۔ لیکن جناب مرتضیا صاحب نے اس کی وہ تفسیر پیش کی  
کہ یہ آیہ معاً بن کر رہ گئی۔ فرماتے ہیں۔

”الناس کے لفظ سے و جمال ہی مراد ہے“

(ا زالہج اول ص ۲۳)

یعنی اسے مسلمان تو! تم و جمال کے۔ لیے پیدا کیے گئے ہو۔ کیا مطلب؟  
کہ مسلمانوں نے صرف و جمال کی اصلاح کرنا ہے؟ یا یہ مطلب ہے کہ ہم سب  
و جمال کے لیے پیدا ہوئے ہیں وہ جس طرح چاہے ہمیں استعمال کرے۔ آخر  
لہناس کا لام برائے انتقام ہے پھر لہناس جمع ہے اور و جمال مفرد جمع

سے مفرد کیسے مراد ہوا۔

• ششم۔ خطبہ الہامیہ میں ارشاد ہوتا ہے کہ صراحتِ الزین التعمت علیکم سے مراد وہ ابدال و اولیا ہیں جو بسیع موعود پر ایمان لائے اور مغفووب دنالین سے مراد میرے منکر ہیں۔ تعجب ہے کہ آپ لوگ نماز پڑھنے کے باوجود مجھ پر ایمان نہیں لاتے اور مجھ سے بعیت نہیں کرتے۔

(ملحق خطبہ الہامیہ ص ۱۲۲-۱۲۳)

یہ تفسیر محتاجِ تبصرہ نہیں۔

• هفتم۔ قرآن میں حضرت آدم کو مخالفت کر کے کہا گیا۔ یا آدم اسکن انت و غر وجد الجنة

راسے آدم تو اپنی بیوی کے ساتھ جنت میں مقیم ہو جا۔

جناب مزا صاحب فرماتے ہیں کہ یہی آیت در پرالوں میں مجھ پر دوبارہ نازل ہوئی۔ ایک کے الفاظ میں تھے اور دوسرے میں آدم کی حکمرانی قدر میں تھا۔ سہر حال مخالفت آدم ہو یا مریم معنوں کے لحاظ سے کوئی فرق نہیں پڑتا جناب مزا مساعیب میں کی تفسیر لور، ذہ باتے ہیں۔

• اول۔ اسے آدم تو اور جو عرض تیرا تابع صفتیں ہے جنت میں یعنی نجاتِ حقیقی کے وسائل میں داخل ہو جاؤ۔

(بر امین حاشیہ در حاشیہ ۳ ص ۷۹۴)

• دوم۔ ”اسے آدم تو اور تیرے دوست اور تیری بیوی بہشت

میں داخل ہو۔” (اربعین ص ۱۴)

پہلی تفسیر میں صرف دوست جنت میں گیا تھا اس میں بیوی بھی شامل ہو گئی اور آیت وہی ہے۔

۔ سوم۔ ”اسے مریم (آدم کی جگہ مریم) تو مع اپنے دوستوں کے بہشت میں داخل ہو۔“

(رکشی نوح ص ۵۵)

بیوی پھر رکھی۔

۔ چہارم۔ ”اسے مریم! تو اور تیرے دوست اور شیری بیوی بہشت میں داخل ہو۔“

(اربعین ص ۱۴)

بیوی پھر رکھی۔ لیکن یہ عجیب قسم کی مریم ہے جس کی بیوی بھی ہے

۔ پنجم۔ ”میں تو ام (جوڑا) پیدا ہوا تھا میرے ساتھ ایک رُکی تھی جس کا نام جنت تھا اور یہ الہام کہ نیا ادم اسکن۔۔۔ جو آج سے بیس برس پہلے بڑا ہیں کے صفحہ ۳۹۶ میں درج ہے اس میں جو جنت کا لفظ ہے اس میں ایک لطیف اشارہ ہے کہ وہ رُکی جو میرے ساتھ پیدا ہوئی اس کا نام جنت تھا۔“

(تریاق القلوب ص ۱۵۶)

۔ ششم۔ تیا دم اسکن انت وزوجیت الجنۃ یا مریم اسکن یا احمد اسکن۔۔۔

اس جگہ تین جگہ مزوج کا لفظ آیا ہے اور تین نام اس عاجز کے رکھے گئے ہیں۔

” پہلا نام آدم یہ وہ ابتدائی نام ہے جیکہ خدا تعالیٰ نے اپنے ہاتھ سے اس عاجز کو روحمانی وجود بخشنا اس وقت میلی زوجہ کا ذکر فرمایا، پھر دوسرا زوجہ کے وقت میں مریم نام رکھا کیونکہ اس وقت مبارک اولاد دی گئی جس کو مسیح سے مشابہت ملی۔۔۔۔۔ اور تیسرا زوجہ جس کی انتفار ہے اس کے ساتھ احمد کا لفظ شامل کیا گی۔“

(ضمیمه الجامعۃ التھم ص ۵۷)

لیکن تیسرا زوجہ کا انتفار آخر تک انتظار ہی رہا تو ملاحظہ فرمالیا آپ نے کہ جناب مرحوم صاحب کے ہاں قرآنی معارف کا ذخیرہ کس قسم ہے۔

## نشانات

نشانات سے مراد جناب مرحوم صاحب کی پیشگوئیاں قبول شدہ دعائیں اور آپ کی بعثت کے متعلق دوسروں کے کشف دغیرہ ہیں آپ کو خدا تعالیٰ تائید کے متعلق اس قدر یقین تھا کہ ہمارے گفین سے کہا۔

اے میرے فحالف المراء مولویہ ۔۔۔۔۔ مجھے یقین

دلایا گیا ہے کہ اگر آپ میں جمل کریا ایک آپ میں سے ان آسمانی نشانوں میں میرا مقابلہ کرے گا جو اولیاء الرحمن کے لانہم حال ہوا

کرتے ہیں۔ تو خدا تمہیں شرمندہ کرے گا اور سختیار سے پر دوں کو  
پھاڑے گا اور اس وقت تم دیکھو گے کہ وہ میرے ساتھ ہے ...  
..... یاد رکھو خدا صادقوں کا مددگار ہے۔

(ازالہ حج اول۔ طبع دوم ص آغاز ازالہ)

”کیا یہ ہیت اور عب باطل میں ہوا کرتا ہے کہ تمام دنیا کو  
 مقابلہ کے لیے کہا جائے اور کوئی سامنے نہ آسکے ...  
..... انہیں میرے مقابلہ پر روحانی امور کے موازنہ کے لیے  
کھڑکیں پھر دیکھیں کہ خدا تعالیٰ میری حمایت کرتا ہے یا نہیں۔“  
(حاشیہ ازالہ جلد اول ص ۹)

ان نشانات پر بحث کرنے سے پہلے یہ معلوم کرنا مناسب ہے  
کہ ان کی تعداد کیا تھی۔

## نشانوں کی تعداد

۰ ار ۱۸۹۱ء میں فرماتے ہیں۔

السیاہی صد نشان ہیں جن کے گواہ موجود ہیں کیا  
ان دیاں دارِ مولویوں نے کبھی ان نشانوں کا بھی نام دیا۔

(آسمانی فیصلہ ص ۳۲)

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ۱۸۹۱ء میں نشانوں کی تعداد سیکروں

تک پہنچی بھئی ممکن ہے چار سو سات ہو یا نو سو ہو۔ بہر حال ہزار سے کم تھی۔  
۰۲۔ ۱۹۹۳ء میں ارشاد ہوا۔

میر ما سوا اس کے آج کی تاریخ تک جو ۱۴ ربیع الاول ۱۴۳۶ھ  
مطابق ۲۲ ستمبر ۱۹۹۳ء اور نیز مطابق ۸ اسونج سمت ۱۹۵۰ء  
روز جمعہ ہے، اس عا جتن سے تین ہزار سے کچھ زیادہ ایسے  
نشان خاہر ہو چکے ہیں۔

(شہادت القرآن ص ۲۷)

۰۳۔ ۱۹۹۹ء تک نشانات کی تعداد سبی رہی۔  
”ہزار ہا دعائیں قبول ہو چکی ہیں اور تین ہزار سے زیادہ نشان  
ظاہر ہو چکا ہے۔“

(تربیاق القلوب تصنیف ۱۹۹۹ء)

۰۴۔ ۱۹۹۹ء میں یہ تعداد گھٹ کر سو کے لگ بھگ رہ گئی اور  
وہ نشان جو خدا نے میر سے ہاتھ پر ظاہر فرازائے وہ سو سبی  
زیادہ ہیں۔ (البعین م ۳ حاشیہ ص ۳)

۰۵۔ ۱۹۹۹ء میں بھی تعداد سبی رہی۔

آج تک میر سے ہاتھ پر سو سے زیادہ خدا تعالیٰ کا نشان خاہر  
ہوا۔ (تحفہ گولڈ ویر تصنیف ۱۹۹۱ء ص ۱۹)

۰۶۔ ۱۹۹۳ء کی تحریر دوبارہ پڑھ لیجئے۔  
آج کی تاریخ تک تین ہزار سے کچھ

زیادہ نشان نہ اس بروج کچے ہیں۔

یعنی آنھ برس پہلے تین بزرگ اور اب صرف سو۔

۰ ۶۔ اور صرف ایک سال بعد یعنی ۱۹۰۷ء میں۔

”وَهُغَيْبُ كَيْ بَأْمِينِ جَوْهَدَتْ فَيْ مجْحَى تَبْلَاقِيْ بَيْنِ اوْرَتْ هَيْرَانِيْ وَقْتَ پَرِيْوِي  
بَوْيِنِ وَهُوْنِ بَزَارِ سَكْمَهْ نَهْيِنِ“ (کشی فوح تقیف شمسہ ص۳)

سال میں دس بزرگ، مبینے میں آٹھ سو تیس ہفتے میں دو سو اسی اور

ایک دن میں چالیس معجزات سرزد ہوئے۔

۰ ۷۔ ۱۹۰۵ء میں بھی نعماد بزرگ ہاٹھی۔

”اب تک میرے ہاتھ پر بزرگ نشان قصیری قشیر رسول اللہ اور  
کتاب اللہ کے بارے میں ظاہر ہو چکے ہیں۔“

(حیثیتہ مسیحی تقیف مارچ ۱۹۰۵ء ص۳)

۰ ۸۔ صرف ایک سال بعد۔

”اگر خدا تعالیٰ کے نشانوں کو جو میری تائید ملن چھوڑ میں آچکے  
ہیں آج کے دن تک شمار کیا جائے تو وہ میں لاکھ سے بھی زیادہ ہوں گے۔“

(حقیقتہ الوجی لہ صفحہ ۳۶۴)

نه حقیقتہ الوجی کافی ضخیم کتاب ہے جسے جناب مرزا صاحب نے مارچ ۱۹۰۷ء میں لکھا تھا  
کیا تھا اور ۱۵ مئی ۱۹۰۷ء کو عتم فرمایا یہ اقتباس آغاز کتاب کا ہے جس سے ثابت ہوتا ہے کہ  
۱۹۰۷ء کے مارچ تک آپ سے تین لاکھ سے زیادہ نشانات نہ اس بروج کچے تھے (برق)

حساب یوں ہوا۔ سال میں تین لاکھ، ہمینے میں بچپن ہزار اور دن میں آٹھ سو تینیس۔ اگر خواب کے لیے آٹھ گھنٹے عبادت کے لیے چار گھنٹے خور و نوش کے لیے تین گھنٹے ملاقاتیوں کے لیے دو گھنٹے تصنیف و تالیف و عظو پنڈا۔ دیگر حوالے مزدوجہ کے لیے چار گھنٹے نکال لیے جائیں تو باقی ہر روز صرف تین گھنٹے (شب دروز میں سے) بچتے ہیں۔ چلو چھ سی، اگر آٹھ سو تینیس نشانات کو چھ گھنٹوں میں پھیلا یا جائے تو ایک گھنٹے میں ان کی تعداد ایک سو اساتیس اور ایک منٹ میں اندازا اڑھائی بنتی ہے۔

ایک منٹ میں اڑھائی معجزہ! اکیا یہ نشانات اسی رفتار سے سزد ہوتے تھے؟ خود فرماتے ہیں۔

”او کوئی ہمینہ شاذ دنادر ایسا گزرتا ہو گا جس میں کوئی نشان ظاہر نہ ہو۔“

(حقیقتہ الوجی ص ۱۹)

۹۔ صرف چند دن بعد میں تعداد گھٹ کر سیکڑوں تک رہ جاتی ہے۔

”جو شخص مجھ کو باوجود صد نشانوں کے مفتری تھہرتا ہے وہ ہوں

کیونکہ بوسکتا ہے۔“ (حقیقتہ الوجی ص ۱۶)

۱۰۔ اور دسمبر ۱۹۰۶ء میں پھر ایک لاکھ تک پہنچ جاتی ہے۔

”خدا مجھ سے ہم کلام بہوت نہ ہے اور ایک لاکھ سے بھی زیادہ اس نے میرے ہاتھ پر نشان دکھلانے میں۔“

مفہوم محررہ ۳ دسمبر ۱۹۰۶ء

(مندرجہ حشمتہ معرفت ص ۲۷)

۰ ۱۱۔ جناب مزا اصحاب کی آخری تحریر "پیغام صلح" ہے جو آپ نے  
رحلت سے صرف دو سو نو پلے مکمل فرمائی تھی۔ اس میں فرماتے  
ہیں۔ "میرے ہاتھ پر اس نے صد ہاشمیان دکھائے ہیں جو ہزاراں  
گواہوں کے مشاپدہ میں آچکے ہیں۔"

(پیغام صلح تصنیف ۲۳، منی شمسہ ص۴)

### ان اقتباسات کا ملخص یہ ہوا کہ آپ کے نشانات

| نشانات   | سال | میں | صدھا                  |
|----------|-----|-----|-----------------------|
| سنه ۱۹۹۳ | ۱۰  | "   | تین ہزار سے کچھ زیادہ |
| سنه ۱۹۹۹ | ۲۰  | "   | الیضا                 |
| سنه ۱۹۰۱ | ۳۰  | "   | ایک سو سے زیادہ       |
| سنه ۱۹۰۲ | ۴۰  | "   | الیضا                 |
| سنه ۱۹۰۵ | ۷۰  | "   | دس ہزار               |
| سنه ۱۹۰۶ | ۸۰  | "   | ہزاراں                |
| اسی سال  | ۹۰  | "   | صدھا                  |
| سنه ۱۹۰۷ | ۱۰۰ | "   | ایک لاکھ              |
| سنه ۱۹۰۸ | ۱۱۰ | "   | صدھا تھے              |

نشانات ایک سو ہوں، دس ہزار ہوں یا تین لاکھ ان تمام کو آج

بچاں برس کے بعد پرکھنا مشکل ہے۔ اس لیے ہم سطور ذیل میں  
صرف دس نمونات یہ بحث کریں گے۔

## ۱۔ محمدی بیگم

احمد بیک ہوشیا۔ پوری جناب مزرا صاحب کے اقربا میں سے تھے  
وہ ایک مرتبہ مزرا صاحب کے ہاں کئے کیوں؟

تفصیل اس کی یہ ہے کہ نامبردہ (احمد بیگ) کی ایک  
ہمشیرہ ہمارے ایک چاڑا بھائی غلام حسین کو بیانی گئی تھی علام  
حسین عربیہ پیس سال سے ..... مفقود الجزر ہے اس کی  
زمین جس کا حقن ہمیں پہنچتا ہے نامبردہ کی ہمشیرہ کے نام کا غدات ہرگز  
میں درج کر دی گئی اب حال کے بند ولست میں ..... نامبردہ  
نے اپنی ہمشیری کی اجازت سے یہ چاہا کہ وہ زمین .....  
اپنے بیٹھے محمد بیگ کے نام بطور ہبہ منتقل کر دیں .....  
چونکہ وہ ہبہ نامہ بھر ہماری رفانندی کے پیکار تھا، اس لیے مکتوبہ  
(احمد بیگ) نے بہ تمام تر محجز و انکساری ہماری طرف جو عکیا تاہم  
اس ہبہ پر ..... وستخط کر دیں اور قریب تھا کہ وستخط کر دیتے  
لیکن یہ خیال آیا کہ ایک مدت سے ..... ہماری عادت  
ہے جناب الہی میں استخارہ کر لینا چاہیے ..... پھر استخارہ  
کیا ..... اس خدل سے قادر و حکیم مطلق نے مجھے فرمایا کہ اس شخص

کی دختر کلاں (محمدی بیگم) کے نکاح کے لیے سلسہ جنبانی کہ اور ان کو کہہ دے کہ ..... یہ نکاح تمہارے لیے موجب برکت اور ایک رحمت کا فشن بن گا ..... لیکن اگر نکاح سے انحراف کیا تو اس تک کا انعام نہایت ہی بلہ ہو گا اور جس کسی دوسرے شخص سے بیا بی جائے گی وہ روز نکاح سے اڑھائی سال تک اور ایسا ہی والد اس دختر کا تین سال تک فوت ہو جائے گا اور اس کے گھر پر قصرہ اور تنگی پڑے گی اور درمیانی زمانہ میں بھی اس دختر کے لیے کئی کہبۃ اور غم کے امر پیش آئیں گے۔

پھر ان دونوں میں جو زیادہ لفڑی اور تفصیل کے لیے بار بار توجہ کی گئی تو معلوم ہوا کہ خدا تعالیٰ نے مقرر کر کھا ہے کہ وہ مکرور بالیہ کی دختر کلاں کو جس کی تسبیت درخواست کی گئی تھی۔ پھر ایک مانع درکرنے کے بعد رنجام کار اسی عاجز کے نکاح میں لا دے گا۔

(اشتہار از طرف خاکسار غلام احمد از قادریان فصل گوداسپور ۱، جولائی ۱۸۸۸ء)

- اول نکاح نہ ہوا تو رُنگ کی کا انعام برا ہو گا اور درمیانی زمانے میں اس پر مصائب نازل ہوں گی۔
- دوم جس سے بیا بی جائے گی وہ شخص نکاح کے بعد اڑھائی سال تک فوت ہو جائے گا۔
- سوم احمد بیگ تین سال تک مر جائے گا۔

۔ چہارم

۔ پنجم

ان کے گھر میں تنگی و تفرقہ پڑے گا۔

اور انہا م کار وہ رٹ کی جناب مرزا صاحب کے نکاح میں آئے گی۔

یہ پیشگوئی الہامی تھی۔ یہ اللہ کافر مرض نہ کر کہ وہ اس نکاح کا انتظام کرتا اور  
یسع موعود خاموش بیٹھے۔ بتتے لیکن خدا تی وعدہ کے باوجود جناب مرزا صاحب  
نے بھی ہر ممکن کوشش فرمائی۔ مثلًا۔

۱۔ احمد بیگ کو بھا۔

اسے عزیز سنئے! آپ کو کیا ہو گیا ہے کہ آپ میری سنبھیہ بات  
کو بغوض بھئے ہیں۔ میں یہ عہد استوار کے ساتھ لکھ رہا ہوں کہ اگر آپ  
نے ..... میری بات کو مان لیا تو میں اپنی زمین اور باغ میں  
آپ کو حصہ دوں گا۔ ..... اور آپ سے وعدہ کرتا ہوں کہ  
آپ کی رٹ کی کو اپنی زمین اور مملوکات کا اکیب تباہی دوں گا اور میں یسع  
کہتا ہوں کہ اس میں سے جو کچھ مانگیں گے آپ کو دوں گا۔ .....  
آپ مجھے مصیبتوں میں اپنا دشکیر اور بار اٹھانے والا پائیں گے۔

(آلینہ کمالت اسلام ص ۵۴۳)

۲۔ دوبارہ لکھا۔

ہزاروں پادری شرارت سے منتظر ہیں کہ یہ پیشگوئی جھوٹی  
نکلے تو بھا اپنے بھاری ہو۔ ..... یہ

عاجزہ ..... آپ سے ملتمس ہے کہ آپ اپنے ہاتھ سے  
اس بیشکوٹی کے پولہ ہوتے کے لیے معاون نہیں تاکہ خدال تعالیٰ کی بُریں  
آپ پر نازل ہوں۔

(منقول ان کلمہ فضل رباني مولفۃ قاضی فضل احمد)

۲ پھر دھمکی دی۔

(پلی بیگم سے جواب مذاہب کے دو بیٹے تھے فضل احمد اور  
سلطان احمد۔ فضل احمد کی شادی مزا علی شیر بیگ کے ہاں ہوئی تھی اور بیگ  
مزا علی شیر کا سالا تھا۔ آپ نے ایک خط مزا علی شیر کی زوجہ کو اور دوسرا خود  
علی شیر کو بکھا۔ مضمون یہ)

مشقی مزا علی شیر بیگ صاحب سلمہ اللہ تعالیٰ  
السلام علیکم

میں نے سنا ہے کہ عید کی دوسری یا تیسرا تایخ کو اس بڑی  
محمدی کائنات ہونے والا ہے۔ اور آپ کے گھر کے لوگ (بیوی)  
اس مشورے میں سا تھیں آپ سمجھ سکتے ہیں کہ اس مشورہ کے تقریب  
میرے سخت دشمن ہیں ..... عیسائیوں کو بہسانا .....  
ہندوؤں کو خوش کرنا چاہتے ہیں ان لوگوں نے چلتے  
ارادہ کر ریا ہے کہ اس کو خوار و ذلیل کیا جاوے اور رو سیاہ کیا  
جاوے ..... میں نے ان کی (آپ کی بیگم) خدمت میں

لکھ دیا ہے کہ اگر آپ اپنے ارادے سے بازنہ آئیں اور اپنے بھائی (احمد بیگ)

کو اس نکاح سے روک نہ دیں تو میر پھر ایک طرف جب  
محمدی کا کسی شخص سے نکاح بیوگا تودہ سری طرف سے فضل احمد آپ کی  
ترٹکی کو طلاق دے گا۔ اگر نہیں دے ماتو میں اس کو عاق اور لا دارث کہ  
دوں گا۔ (مکتوب مزا صاحب محرر ۲۵ مئی ۱۹۹۱ء)

سوچنے کا مقام ہے کہ نکاح کی بثاثت اللہ نے دی تشریف مسیح  
موعود نے کی۔ از ہبھی رشک کے والدین اور پیٹ گیا غریب فضل احمد  
جسے بیوی کو چھوڑنے اور محروم الارث ہونے کا نوش مل گیا کوئی پوچھے  
کہ اس کا کیا قصور؟ اگر قصور مختاتو صرف خدا تعالیٰ کا جس نے اپنی بھیں  
دیاؤں اور تذراز یانوں سے کامنہ لیا بات کہہ ڈالی اور اسے منوانے کا کوئی  
انتظام نہ کیا۔

دوسرا سلطان احمد (نائب تحصیلدار لاہور) کے متعلق دوسرے بیٹے سلطان احمد ایک اشتہار نکالا جس میں درج تھا۔  
”میرا بیٹا سلطان احمد ..... اور اس کی تائی ..... اس تجویز میں ہیں کہ عید کے دن یا اس کے بعد اس رہ کی کاسی سے نکاح کیا جائے ..... لہذا میں آج کی تاریخ سے کہ ۲ مئی ۱۸۹۱ء یعنی عوامی خواض پر بذریعہ اشتہار بذاتا ہرگز نہیں کہ اگر یہ لوگ اس ارادہ سے باز نہ آئے ..... تو اسی نکاح کے دن سے سلطان احمد عاق اور میر دم الارث ہو گا اور اسی روز سے اس کی والدہ پر میری طرف سے طلاق ہے۔“

(اشتیار من در جهت تبلیغ رسالت جلد دویم ص ۹)

کتنے گھر بر بار ہوئے۔

فضل احمد کاظمی

دولتوں بھائی محروم الارث اور عاق

۳ دلوں کی والدہ کو طلاق۔

اصل پس گوئی کی عبارت پھر ٹڑھے۔ ”ان کے گھر سپر تفرقة اور تنگی

پسے گی۔ اور دیکھئے کہ نفرت کی مصیبت کیاں جاتوں۔

مچر کیا ہوا۔ یہی کہ عید کے معاً بعد (منیٰ شمسہ ۱۸۹۱) محمدی بیگم کا نکاح  
سلطان احمد سے ہو گیا۔ نکاح کے بعد مجھی جناب مزا صاحب کو اپنی وجی پہ  
امیان کامل رہا۔

۱۹۹۲ء میں اس پشیگوئی کی عظمت پر بحث کرتے ہوئے فرمایا کہ  
پشیگوئی ..... بہت ہی عظیم الشان ہے

کیونکہ اس کے اجزاء ہیں۔

کھڑا احمد سیگ تین سال کی مسعود کے اندر فوت ہو۔

۳۔ مھرہ کہ احمد سیگ تارو ز شادی دختر کلائ فوت نہ ہو۔

۳ اور بھریہ کہ وہ دختر تانکا ح اور تا ایام بیوہ ہونے اور تانکا

ثانی کے فوت نہ ہو۔

۵ اور ہپریہ کہ یہ عاجز بھی ان تمام واقعات کے پرے ہونے  
نک فوت نہ ہو۔

۶ اور ہپریہ کہ اس عاجز سے نکاح ہو جادے۔  
(شہادۃ القرآن ص ۸)

۱۹۹۳ء میں ارشاد ہوا۔

اسے خدا شے قادر و علیم اگر ہنختم کا عذاب ملک میں گرفتار  
ہونا اور احمد بیگ کی دختر کلاں کا آخر اس عاجز کے نکاح میں آنا۔  
یہ پیش گوئیاں تیری طرف سے نہیں تو مجھے نامرادی  
اوہ ذلت کے ساتھ ہلاک کر۔

راشتہار مورخہ ۲۷ رکتوبر ۱۹۹۴ء تبلیغ رسالت جلد سوم ص ۱۱۶

۱۹۹۴ء میں کہا۔

اس عورت کا اس عاجز کے نکاح میں آجانا یہ لفڑی مسربم ہے  
جو کسی طرح مل نہیں سکتی، کیونکہ اس کے لیے الہام الہی میں یہ کلمہ موجود  
ہے کہ لا تبدیل لکھمات اللہ۔ رالہ کی بات بدل  
نہیں سکتی، یعنی میری یہ بات ہرگز نہیں ملتے گی۔ سپ اگر مل جائے تو  
خدا کا کلام باطل ہوتا ہے۔

(اعلان ۶ ستمبر ۱۹۹۴ء مندرجہ تبلیغ رسالت جلد سوم ص ۱۱۵)

۱۹۹۰ء میں فرمایا۔

اور ایک حصہ پیشگوئی کا یعنی احمد بیگ کا مسیحاد کے انہ فرست ہو  
جانا حسب ملشاٹے پیشگوئی صفائی سے پورا ہو گیا اور دوسرے کی انتظار  
ہے۔  
(نخفہ دُگو شودیہ ص ۶۷)

### ۱۰۲ شمس میں اعلان کیا۔

” یاد رکھو کہ اس رحمدی بیگم والی، اکی دوسری جنر پوری نہ  
ہوئی تو میں ہر ایک بدھ سے بدتر چھپروں گا۔ اے احمدقو! یہ (پیش گوئی)  
السان کا افترا نہیں یہ کسی خبیث مفترزی کا کار و بار نہیں۔ یقیناً سمجھو  
کہ یہ خدا کا سچا وعدہ ہے وہی خدا جس کی باتیں نہیں ہلتیں۔ ”  
(ضمیمه انجام آنholm ص ۵۳)

اور ایک صفحہ پرے اسی پیشگوئی کے متعلق لکھا۔  
جس وقت یہ سب باتیں پوری ہو جائیں گی۔  
اسی دن ..... نہایت صفائی سے (مخالفین کی) ناک کٹ جائے  
گی اور ذلت کے سیاہ دن کے منحوس چہروں کو بندروں اور شوروں  
کی طرح کر دیں گے۔

### (ضمیمه انجام آنholm ص ۵۳)

منی شمس میں نکاح ہوا۔ حسب پیشگوئی سلطان احمد (شوہر  
محمدی بیگم) کو دسمبر ۱۸۹۳ شمس سے پہلے فوت ہو جانا چاہیے تھا لیکن وہ اس کے  
بعد بھی تقریباً چالیس برس تک زندہ رہا۔ اس کے متعلق ۱۹۰۲ شمس میں ذہنے میں

شاتاتِ تذکرہ  
 کی جائیں گی۔ سپلی بکری سے مراد احمد بیگ ہے اور دوسری سے مراد اس کا داماد ہے اور عصیر اللہ نے فرمایا تھا۔ نعمت کر کیونکہ السیاہی طہور میں آئے گا۔ کیا دنیا میں کوئی اور شخص موجود ہے جس کی تحریکوں میں یہ عظیم الشان سلسلہ پیشگوئیوں کا پایا جائے یقیناً کوئی سخت بے حیا ہو گا جو اس فوق العادت سلسلے سے انکار کر سے۔ (ضمیمه انعام آنحضرت ۱۹۵۵ ص ۵۵)

یہ سلسلہ امیدہ جاری رہا اور ۱۹۰۵ء میں اس شاد ہوا۔  
 ”وَحْيَ الْهُبَیْ میں یہ نہیں تھا کہ دوسری جگہ بیاہی نہیں جائے گی یہ تھا کہ ضرور ہے کہ اول دوسری جگہ بیاہی جائے۔۔۔۔۔ خدا پھر اس کو تیری طرف لائے گا۔“ (الحکم۔ بہجون ۱۹۰۹ء ص ۲)

جب ۱۸۸۷ء کی پیش گوئی تقریباً بیس برس تک پوری نہ ہوئی اور جناب مزا صاحب پوری طرح مایوس ہو گئے تو آپ نے ۱۹۰۶ء میں لکھا:  
 ”خدا کی طرف سے اک شرط بھی تھی جو اسی وقت شائع کی گئی تھی اور وہ کہ ایضاً المواہ توبی توبی فان البلا علی عقبک راے عورت تو بہ کر تو بہ کر کہ مصائب تیر پھاکر رہے ہیں اسیں جب ان لوگوں نے اس شرط کو پورا کر دیا اپنے کا حفظ ہو گیا۔ یا تا خیر میں پیش گیا۔“

(تتمہ حقیقتہ الوجی ص ۱۳۲)

پیش گوئی کو دوبارہ عورت سے پڑھیں۔ یہ نئی شرط دہاں نہیں ملے گی اچھا مان لیا کہ مخفی اور ان لوگوں نے اس شرط کو پورا کر دیا تھا۔ تینجا نکاح فتح یا خود خرچ چونکی احوال پھر <sup>۱۸۹۱ء</sup> سے شانہ تک پورے چودہ برس مسلسل یہ کیوں کہتے رہے کہ خدا پھر اس کو تیری طرف لائے گا کیا فتح نکاح کی اطلاع اللہ نے آپ کو نہیں دی مخفی۔ پھر یہ بات بھی میری ناقص سمجھ سے بالاتر ہے کہ عورت کے توبہ کرنے سے نکاح کا رشتہ کیسے لوٹ گیا۔

” یہ درست ہے کہ اس عورت کا آسمان پر میرے ساتھ

نکاح پڑھا گیا۔“ (حقیقتہ الوجی ص ۱۳۳)

اگر کوئی بیوی کسی گناہ سے توبہ کرے تو کیا اس کا نکاح فتح ہو جاتا ہے پھر یہ بھی سمجھ میں نہیں آیا کہ نکاح پڑھا اللہ نے زبردستی کی اس کے لفڑی نے کہ سلطان احمد کے حوالے کر دی فضل احمد اور سلطان احمد کی والدہ کو مطلقاً دی جناب مزا صاحب نے اور توبہ کرے محمدی بیگم کس بات پر؟ مان لیا کہ محمدی بیگم نے قصور کیا اور اس نے توبہ کر لی تو پھر وہ اللہ کا باندھا ہوا رشتہ نکاح کیسے لوٹ گیا کھو یہ فتح کی کوئی کتاب اور پڑھیے باب النکاح کیا دہاں کوئی اسی رفعہ موجود ہے کہ اگر بیوی گناہوں سے تائب ہو جائے تو وہ شوہر پر حرام ہو جاتی ہے۔

اس تاویل میں ایک اور معتمدہ بھی حل طلب ہے۔

خدا کی طرف سے ایک شرط بھی مخفی ..... کہ اسے عورت

تو بہ کہ جب ان لوگوں نے اس شرط کو پورا کر دیا تو نکاح فسخ

ہو گیا۔ یا تاخیر میں پڑ گیا۔

شرک کا تعلق صرف عورت سے تھا لیکن اسے پورا کیا ان لوگوں نے کن لوگوں نے عورت کے اقربانے کس طرح بکیا وہ قائم ہو کر معاون مانگنے آئے تھے کیا انہوں نے سلطان احمد کو مجبور کیا تھا کہ وہ محمد بیگم کو طلاق دے دے ؟ کیا وہ حلقہ بیعت میں شامل ہو گئے تھے ؟ اگر ان میں سے کوئی بات ہی واقع نہیں ہوئی تو پھر ان لوگوں نے اس شرط کو پورا کیسے کیا؟

یہ جملہ بھی خوب ہے۔

”نکاح یا تو فسخ ہو گیا۔ یا تاخیر میں پڑ گیا۔“

آپ تسلیم فرماتے ہیں کہ نکاح آسمان پہنچا جا چکا تھا تو پھر تاخیر میں کیسے پڑ گیا اور اگر فسخ ہو گیا تھا تو اللہ کافر من تھا کہ اپنے رسول کو مطلع کرتا پورے اُسیں بہت سی آپ اس عورت کی والی کے منتظر ہے اور اللہ نے اکیس مرتبہ بھی یہ نہ فرمایا کہ انتظار نہ کیجئے، ہم نکاح فسخ کر جائے ہیں یہ جملہ صاف بتاتا ہے کہ جناب مزار صاحب کو اللہ کی طرف سے قطعاً کوئی الہادع موصول نہیں ہوئی تھی، ورنہ وہ متعدد دانہ انداز میں یہ نہ کہتے۔ ”فسخ ہو گیا ہے یا تاخیر میں پڑ گیا ہے“ نکاح فسخ ہوا تھا یا مونخر، اللہ کو تو معلوم تھا، اگر اللہ اپنے رسول کو بھی حقیقت حال سے مطلع کر دیتا تو وہ فسخ دیا خیر میں سے صرف اکیس صورت کا ذکر کرتے

پھر پڑھیے:-

کسی خبیث مفتری اسے احمدقو! یہ پشکوئی.....

کا کار دبار نہیں ..... - - - - - یہ خدا کا سچا دعہ ہے وہی خدا  
جس کی تائیں قل نہیں سکتیں (۱۹۷) اور بخیال توں کو داضع ہو کر جہاں صدق یا کذب جانچنے کے لیے ہماری  
پیشکو شیوں سے بڑھ کر لوٹی محل افغان نہیں ہو سکتا۔  
(تبیغِ رسالت ج۔ اول ص ۱۱۸)

## دپی لہ آخرم

جون ۱۹۴۳ء کا واقعہ ہے کہ امرتسر کے مقام پر ایک زبردست مباحثہ ہوا، عیسائیوں کی طرف سے عبداللہ آخرم نظر ہے اور دوسری طرف جناب مزا صاحب پندرہ دن تک یہ مباحثہ جاری رہا، مباحثہ کا موضوع تثیت تھا اگری دن جناب مزا صاحب نے ایک اہم اعلان فرمایا جس کے الفاظ یہ تھے۔  
اچ رات جو مجھ پر کھلا ہے وہ یہ ہے کہ جب میں نے بہت  
قفر نہ اور ابہال سے جناب الہی میں دعا کی کہ تو اس امر میں فیصلہ کرو رہم عاجز بند سے پیس تیر سے فیصلے کے سوا کچھ نہیں کر سکتے تو اس نے مجھے یہ نشان بشارت کے طور پر دیا ہے کہ اس بحث میں جو فرتنے عمدًا جھوٹ کو اختیار کر رہا ہے اور عاجز انسان کو خدا بنارہا ہے وہ اتنی دنوں مباحثہ کے حوالہ سے یعنی فی دن ایک چینہ لے کر یعنی پندرہ ماہ تک ہاویہ میں گرا یا جائے گا۔ اور اس کو سخت ذلت

پہنچے گی۔ بشر طبیعہ حق کی طرف رجوع نہ کرے، اور جو شخص شیخ پر ہے اور پسخ خدا کو مانتا ہے اس کی اس سے عزت طاہر ہو گئی اور اس وقت جب یہ پیشگوئی ظہور میں آئے گی بعض اندھے ہو جائے کیے جائیں گے اور بعض لکھرے چلنے لگیں گے اور بعض بھرے شنے لیں گے۔

(پیشگوئی ۵ جون ۱۹۹۲ء مدرسہ جنگِ مقدس ص ۱۸۸)

پیشگوئی کا خلاصہ یہ نکلا۔

کہ جو فرقی عاجزِ انسان (میسٹر) کو خدا بنایا ہے وہ پندرہ ماہ (عنی ۶۔ ستمبر ۱۹۹۲ء تک) ہاویہ میں گرا یا جائے گا، بشر طبیعہ حق کی طرف رجوع نہ کرے۔

اس پیشگوئی میں دو لفظ تشریح طلب ہیں۔ ہاویہ اور حق۔ ہاویہ کی تشریح خود مزا صاحب یوں فرماتے ہیں۔

”بشری ربی بعد دعویٰ بحوثہ الی خمسۃ عشرہ شہر من یوم خاتمة الیحت“ (کرامات الصادقین سروری)

رمیری دعا کے بعد اللہ نے مجھے بتایا کہ آخر ہم خاتمة بحث کے بعد پندرہ ماہ کے انہے مر جائے گا۔

یاد رکھیے کہ ہاویہ کی تشریح خدائی ہے بشری ربی جو اللہ نے بتائی ہے۔ باقی سا نظر حق تو پیشگوئی کے الفاظ پھر پڑھیے۔

”جو فرقی عمد اجھوٹ کو اختیار کر رہا ہے اور عاجزِ انسان کو خدا بتا رہا ہے۔“

یعنی جھوٹ سے مراد عاجز السنان کو خدا بناتا ہے اور سچے کیا ہے؟

” اور جو شخص سچے پر ہے اور سچے خدا کو مانتا ہے۔ ”

اکیب خدا کو ماننا اس پشیکوں کے رو سے رجوع اپنی الحق کا معنوںم  
اکیب ہی ہو سلتا ہے۔ یعنی تسلیت سے نائب ہوئے تو حیدر قبول کرنا۔

اس پشیکوں کے پورا ہونے پر آپ کو کتنا یقین تھا الفاظ ذیل میں

دیکھئے:-

” اگر یہ پیش گوئی جھوٹی نکلی ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ تو میں پر اکیب  
سزا انھانے کے لیے تیار ہوں۔ مجھ کو ذلیل کیا جاوے روسیاہ  
کیا جاوے میرے لگے میں رستاداں دیا جاوے۔ مجھ کو بھاشنی دیا  
جاوے۔ پر اکیب بات کے لیے تیار ہوں اور میں اللہ جل شانہ  
کی قسم کھا کر کہتا ہوں کہ وہ ضرور ایسا ہی کرے گا۔ مزور کرے  
گا۔ میں آسمان میں جائیں پر اس کی بات نہ ملے گی۔ ”

(جنگِ مقدس ص ۱۸۱)

دن گزرستے گئے اور احمدی حلقوں میں اضطراب بڑھتا گیا خود مذاہب  
بے حد پر لشیان تھے کہ میعاد میں صرف چودہ دن رہ گئے ہیں اور آنحضرت پڑھ  
بخرد عافیت ہے چنانچہ ایک خط میں لکھتے ہیں۔

مکرمی اخویم ملشی رسم ملی صاحب اسلام علیکم و رحمۃ اللہ عنیت  
نامہ معہ کارڈ بہنچا۔ اب تو صرف چند روز (چودہ روز) پیش گوئی میں

رہ گئے ہیں۔ دعا کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کو امتحان سے بچا دے۔ شخص معلوم (آنھم) فیروز پور میں ہے اور تندیس سے خدا تعالیٰ اپنے ضعیف بندوں کو ابتلاء سے بچا دے۔ وفریب ہے خدا تعالیٰ اپنے ضعیف بندوں کو ابتلاء سے بچا دے۔ آجیں تم آئیں۔ مولوی صاحب کو بھی لکھیں کہ اس دعائیں

شریک رہیں۔ والسلام

(ناکسرا نعلام احمد انصاریان ۲۲۔ گست ۱۹۹۳ء)

بیان تک کہ آخری دن آگیا۔

بیان کیا مجھ سے میاں عبداللہ سنواری نے کہ جب آنھم کی میعاد میں صرف ایک دن باقی رہ گیا تو حضرت مسیح موعود علیہ السلام نے مجھ سے اور میاں حامد علی صاحب مرحوم سے فرمایا کہ اتنے پہنچ رکعت دیا د نہیں رہی۔ ..... ) سے حوارہ ان پر فلاں سوت کا فظیفہ اتنی تعداد میں پڑھو۔ فظیفہ کی تعداد بھی یاد نہیں میاں عبداللہ صاحب بیان کرتے ہیں کہ مجھے وہ سوت بھی یاد نہیں رہی۔ مگر اتنا یاد ہے کہ وہ چھوٹی سی سورت بھی۔ ..... ہم نے یہ فظیفہ ساری لائل صرف کہ کے ختم کیا۔ فظیفہ ختم کرنے پر ہم وہ ذاتے حضرت صاحب کے پاس لے گئے۔ ..... اس کے بعد حضرت صاحب ہم دلوں کو تفابیان سے باہر غالباً شمال کی طرف لے گئے اور فرمایا یہ ذاتے کسی غیر آباد کنوئیں میں ذاتے جائیں گے اور فرمایا کہ جب

میں داتے کنوئیں میں پھینک دوں تو ہم سب کو سرعت کے ساتھ منہ پھیر کر والپس لوٹ آتا چاہیے اور مفرغہ نہیں دیکھنا چاہیے جیسا نچہ حضرت صاحب نے ایک غیر آباد کنوئیں میں ان دالزوں کو پھینک دیا اور جلدی سے منہ پھیر کر سرعت کے ساتھ والپس لوٹ آئے اور یہ بھی آپ کے ساتھ جلدی جلدی والپس چلے آئے اور کسی نے منہ پھیر کر پیچھے کی طرف نہ دیکھا۔

### (سیرۃ المہدی حصہ اول ص ۱۵۹)

ان تمام حیوں، دعاوں اور ذمیفون کے باوجود آنحضرت مجمع و سالم باقی رہا۔ ۴ ستمبر کی صبح کو علیسا بیوں اور دیگر فرقوں نے امر تسری لہ دھیانہ اور بعض دیگر شہروں میں وہ جلوس لکائے وہ وہ لنگرے کسے۔ اس قدیم گالیاں دیں ایسے ایسے پوست چسپاں کیے کہ خدا کی بناء علیسانی تو رہے ایک طرف۔ خود مسلمانوں نے بڑا بذریعہ میا۔ جا بجا منظوم و منثور اشتہارات چسپاں کیے۔ چند اشتہارات کے اقتباسات ملاحظہ ہوں۔

اول : ”..... مرتقا دیانی تمام مخدوق کی نظر و میں .....  
 ..... رسول ہوا ..... حکیم نور الدین  
 کہاں ہیں ..... خواجہ صاحب لاہوری کہاں ہیں۔ سمجھ ہے  
 ..... دُلُوْ قَوْلَ عَلَيْنَا .....“ (امیر تسری مسلمانوں کا اشتہار موخر ۱۹۹۳ء تیر ۱۹۹۴ء)

نہ ہیں ان اشتہارات کے نقل کرنے میں روحاںی کو فت ہوئی۔

ووم -

ہوا بحث لفڑاں میں بہ آخر  
 مسیحیائی کا یہ انحصارِ مرنی  
 زمین و آسمان قائم میں سیکن  
 ترے وہ مل گئے اسلام مرت

سوم -

غصبِ بھتی تجھ پر ستمگھ ہٹی ستمبر کی  
 نہ ویپھی تو نے نکل کر چھٹی ستمبر کی  
 ذلیل و خوارِ نہادت سے منہ چھپاتے تھے  
 ترے مریدوں پر فرشتہ چھٹی ستمبر کی  
 عیسیائیوں کی طرف سے بھی بڑی نقداد میں دل آزار پوپر شائع ہوئے  
 مثلیں ہو اول۔ اسی مزرا کی گت بنائیں گے  
 سارے الہام بجھوں جائیں گے  
 خاتمه ہوئے گا نبوت کا  
 پھر فرشتے کبھی نہ آئیں گے

ووم -

پنجہ آنحضرت سے مشکل ہے رہائی آپ کی  
 توڑی ڈالیں گے وہ نازک کلامی آپ کی  
 جھوٹ ہیں باطل ہیں وغورے قادیانی کے سمجھی  
 مات سمجھی اکب بھی ہم نے نہ پائی آپ کی

خوب ہے جبریل اور الہام والادہ خدا  
آب و سب خاک میں کسی ملائی آپ کی

سوم۔ اب دام مکر اور کسی بجا پچھائیے  
بس ہو جکی نماز مصلے اٹھائیے  
وغیرہ وغیرہ

ہم نے ان اشتہارات میں نے نسبتاً دہذب اقوال انتخاب کیے ہیں  
ورنہ ان میں مغلظات کا وہ ہجوم ہے کہ نقل کرتے ہی جھی جھاب آتا ہے۔ ان  
اشتہارات سے صرف یہ دکھانا مقصود تھا کہ آئتمم اور اس کے فرقے نے پشکوٹی کی  
شرط بجوع الی الحق کو پورا نہیں کیا تھا بلکہ وہ اپنے طغیان و تمرد پر ڈستے ہوئے تھے  
اور انہوں نے ۴ ستمبر ۱۹۶۸ء کو جناب مزا صاحب اور خدا و جبریل کی انتہائی تولیٰ  
کی نہ صرف، ستمبر کو بلکہ عبداللہ آئتمم اسلام اور مزا صاحب کے خلاف مسلسل  
نکھنڑاں ہیں۔ اس کی ایک نہایت زیریں کتاب "خلافہ مباحثہ" جن میں تیلیٹ پر  
پُر نور دلائیں ہیں۔ تو حید کا فتحکہ ایسا گایا ہے اور جناب مزا صاحب پر بے نیا چھپتیاں  
کسی گئی ہیں۔ اسی زمانے (پندرہ ماہ) کی تصنیف ہے۔ ان واقعات کی روشنی میں  
کون کہہ سکتا ہے کہ آئتمم نے رجوع الی الحق کریا تھا اور عاجز انسان کو خلینا نے  
سے باز گایا تھا اگر نہیں کیا تھا اور یقیناً نہیں کیا تھا۔ تو پھر سوال پیدا ہوتا ہے  
کہ وہ "لبسرا نے موت ہاویہ" میں کیوں نہیں گرا۔ آخر یہ پشکوٹی اللہ کی طرف  
سے تھی یہ کسی انسان کا افزا نہیں تھا اور جناب مزا صاحب نے اللہ جل شانہ

کی قسم کھا کر فرمایتا تھا

”وہ ضرور اسیا کرے گا، ضرور کرے گا، ضرور کرے گا۔“

زمین انسان میں جائیں، براہ اس کی، بات نہ تھے گی۔

مرزا صاحب نے اس سوال کے مختلف جوابات ارشاد فرمائے ہیں۔

نٹلاں، ہائل۔ کھل پہنچے دعوے سے کوتور سکتا ہے اور اس میں کوئی حرج نہیں  
چونکہ سزادیا یا سزا کا وعدہ کرنا خدا تعالیٰ کی ان صفات میں

داخل نہیں۔ جو امُمِ الصفات ہیں۔ کیونکہ دراصل اس نے انسان کے لیے  
نیکی کا رادہ کیا ہے۔ اس لیے خدا کا وعدہ بھی جب تک انسان زندہ ہے تو  
اپنی تبدیلی کرنے پر قادر ہے۔ فضیلہ نالقہ نہیں ہے۔ لہذا اس کے برخلاف  
کرنا کنڈب یا عبید شکنی میں داخل نہیں ہے۔

### (انجام آنکھم عاشیہ ص)

”دوسرے۔ کہ تو آنکھم بظاہر زندہ تھا لیکن دراصل مر جا پاتا تھا۔“

آنکھم نے پیسی ایماں سریں ملکی سے پشیگوئی کی متعادل میں  
دنیا پر خاہ بر کر دیا۔ کہ وہ پشیگوئی کی غصمت سے سخت خوف میں پڑ گیا اور  
اس کے دل کا آرام جاتا تھا۔ اکثر وہ سوتا تھا۔ ..... وغیرہ وغیرہ  
آنکھم صاحب موت سے پہلے ہی مر گئے اور ہماری سچائی کے پوشیدہ ہاتھ  
نے ایسا نہیں دیا۔ کہ گویا وہ زندہ ہی قبر میں داخل ہو گئے۔

### (انجام آنکھم ص)

”سوم۔ کہ خدا تعالیٰ نے اک نئے الہام کے رو سے آنکھم کو جہالت کے

دی تھی۔

انوار الاسلام ص ۲ میں اس الہام  
 اَلْكَلْعُ اللَّهُ عَلَىٰ هُمْ بِهِ وَعَمِدَهُ  
 ”کاتر جبھے یہ لکھا ہے کہ خدا تعالیٰ نے اس کے ہم دعویٰ پر الہار یا  
 اور اس کو جہتہ دی۔“

(حاشیہ انعام آنحضرت ص ۲)

لیکن ”انوار الاسلام“ ۲۷، اکتوبر ۱۹۶۳ء کی تصنیف ہے اور پیش گوئی  
 کی میعاد ۵ ستمبر ۱۹۶۲ء تک تھی۔ ایک ماہ باہیں دن گزر جانشی کے بعد جہتہ  
 دینے کا طلب؟ مزہ توب تھا کہ میعاد سے پہلے الہام جہتہ نازل ہوتا تاکہ  
 ۶ ستمبر دا لے طوفان بد تحریزی سے تو بنجات ملتی۔

۰ چہارم۔ سبب اس پیشگوئی کرنے کا یہی تھا کہ اس آنحضرت نے اپنی  
 کتاب اندرونہ باہیں میں آنحضرت صلیع کا نام درج کر رکھا  
 تھا۔ سو اس کو پیش گوئی کرنے کے وقت قریباً ستر آدمیوں کے رو بڑو  
 سنادیا گیا تھا کہ تم نے بمار سے بنی کو درجال کہا تھا۔ سو تم اگر اس لفظ سے  
 رجوع نہیں کرو گے تو پسند ۵ ماہ میں بلکہ کیسے جاؤ گے۔ سو آنحضرت نے  
 اسی عجیس میں رجوع کیا اور کہا کہ معاذ اللہ میں نے آنجناب کی شان  
 میں اسی لفظ کوئی نہیں کہا۔ اور دو لوگوں ہائند اتحاد شے اور زبان منہ  
 سے نکالی اور لرزتی ہوئی زبان سے انکار کیا جس کے نہ صرف مسلمان

گواہ ملکہ نچالیں سے زیادہ علیساٰ فی بھی گواہ ہوں گے۔ لپس کیا یہ تجربہ نہ مخفا۔  
 (اعجاز احمدی ص ۲-۳ تقویف ۱۹۰۲ء)

یہ جواب بوجوہ مغل نظر ہے۔

اول اگر آنکم تے واقعی اس جیسے ہی میں (جبان پیشگوئی سنائی گئی تھی) ارجویں کر لیا تھا، تو چھار آپ پندرہ ہاہ تک مفترب کیوں رہے۔ منشی۔ ستم علی کے خط میں اظہار پر لشانی کیوں کیا؟ آخری دن وہ چند قاریان کے اندر ہے کنٹوں میں کیوں چھینکے۔ آنکم کو دراصل مرد کیوں قرار دیا۔ اور ۲۲ ستمبر ۱۸۹۳ء کو یہ کیوں اعلان کیا۔

”ماسو اس کے بعض اور عظیم الشان لشان اس عاجز کے معرض امتحان میں ہیں جیسا کہ منشی عبد اللہ آنکم امرتسری کی نسبت پیشگوئی جس کی مسعودہ جون ۱۸۹۳ء سے پندرہ ہمینہ تک ہے۔“  
 (شهادت القرآن ص ۸)

جب رجوع ہو گیا تو پیش گوئی دہیں ختم ہو گئی۔

و دوم اگر رجوع سے مراد صرف لفظ دجال سے رجوع مخالفو پیش گوئی میں بھی اس کی وضاحت فرمائی ہوتی۔

”حق“ کا لفظ اس قدر وسیع ہے کہ کائنات کی کروڑوں سچائیاں اس کے وامن میں سمائی ہوتی ہیں۔ اتنے وسیع لفظ سے صرف اکی سچائی مراد لینا ایک ایسا نکافت ہے جس کا جوانہ اکید زبرہ دست قریبی کے بغیر نہ کہ ہی نہیں سکتا۔ پیشگوئی میں۔

ص جو فرقہ عبداللہ عاجز انسان کو خدا بنارہا ہے۔

ہاویہ میں گرا یا جائے گا۔“

کے الفاظ صریحاً تسلیت و توحید کا مفہوم دے رہے ہیں و جمال کا نہ تو بیان ذکر ہے اور نہ کسی لفظ سے یہ اشارہ بھی سمجھا جاتا ہے بپر ہم اس تاویل کو کیسے قبول کریں۔

۰ پنجم کہ پیش گوئی میں پندرہ ماہ کی معیادِ تھی ہی نہیں میں نے ڈپٹی آئتم کے مباحثہ میں قریباً سانہ آدمیوں کے روپرفر یک ہاتھا کہ ہم دونوں میں سے جو حبوب اہے وہ پہلے مرے گا۔

”سو آئتم بھی اپنی موت سے میری سچائی کی گواہی دے گیا۔“

(ضمیمهٗ تحفۃ گوثر ویرہ صد١ تصنیف شمسہ)

پیش گوئی میں پہلے اور پچھے کا کوئی ذکر نہیں۔ وہاں تو صرف اتنا ہی ہے کہ جھوٹا۔

(پندرہ ماہ تک ہاویہ میں گرا یا جائے گا۔)

و ششم کہ ہاویہ سے مراد موت نہیں بلکہ دماغی بے چینی تھی جس میں آئتم پور سے پندرہ ماہ گرفتار رہا۔ اور اس طرح پیش گوئی پوری ہو گئی۔

اور توجہ سے یاد کھنا چاہیے کہ ہاویہ میں گرا ائے جانابوں افاظِ الہام ہیں۔ وہ عبد اللہ آئتم نے اپنے ہاتھ سے پور سے کیے اور جن مصائب میں اس نے اپنے تین ڈال لیا اور جس طرز سے مسلسل

گھبراٹوں کا سلسہ ان کے دامن گیر ہو گیا اور ہول اور خوف نے اس کے دل کو پکڑ دیا۔ ہمیں اصل ہادیہ تھا۔

(انوار الاسلام ص ۵)

پیش گوئی کے الفاظ ذرا سامنے رکھیے۔

” ہادیہ میں گردایا جائے گا۔ ————— لبشر طلیعہ

حق کی طرف رجوع نہ کرے۔ ”

تو گویا آنکھم اصل ہادیہ میں گردایا گیا تھا۔ اس لیے کہ اس نے حق کی طرف رجوع نہیں کیا تھا۔ لیکن آپ اعجازِ احمدی (ص) میں فرماتے ہیں۔

” وَ سُوَا نَحْنُمْ نَهْ أَسْمَى مِنْ رَجْوِيْكَيْأَ ”

اگر وہ حق کی طرف رجوع کر چکا تھا تو پھر اسے ” اصل ہادیہ ” میں کیوں گردایا گیا۔ اور اگر نہیں کیا تھا تو نہ کیوں سہا ؟

جناب مزاحا محب کا ارشاد ہے۔

کیا اس کے سوا کسی اور چیز کا نام ذلت ہے کہ جو کچھ

اس نے کہا وہ یورانہ ہوا۔

(ضمیمهِ انجام آنکھم حاشیہ ص ۲۷)

## ۳۔ پسرِ موعود

۲۰. فرمدی ۱۸۸۶ء کو جناب مز اصحاب نے الہام ذیں شائع فرمایا  
 خدا نے حیم و کریم ..... نے مجھ کو اپنے الہام  
 سے خالب کر کے فرمایا ..... تجھے بشارت ہو کہ ایک دھیمہ  
 اور پاک رش کا تجھے دیا جائے گا۔ ایک تر کی علام (رش کا) تجھے ہے گا۔  
 اس کا نام علنوالیں اور بشیر بھی ہے اس کو مقدس  
 روح دی گئی ہے وہ رہس سے پاک ہے اور وہ لور اللہ ہے .....  
 وہ صاحبِ شکوہ اور عظمت اور دولت ہو گا ..... اپنے  
 مسیحی نفس سے ..... مبتلوں کی بیماری کو صاف کرے گا  
 ..... علومِ ظاہری و باطنی سے پر کیا جائے گا وہ میں کو چار  
 کر نے والا ہو گا وہ نسبت ہے مبارک وہ شبہ فرزندہ ولنبیدہ گرامی ارجمند  
 مظہر الاول والآخر مظہر الحق والعلما۔ کان اللہ نوئل صن السمااء .....  
 زمین کے کناروں تک شہرت پائیے گا اور قومیں اس سے  
 برکت حاصل کریں گی ۔

(تبیین رسالت ج. اول ص ۵۸)

پسرِ موعود کب پیدا ہو گا؟ فرمایا  
 الیسا رش کا بمحب و عذر الہی نوبس کے عرصتِ نک ریعنی

۲۔ فروری ۱۸۹۵ء تک ضرور پیدا ہو گا۔)  
 (اشتہار ۲۲ مارچ ۱۸۸۷ء تبیین رسالت حج اول ص۲)

تاء بخ اور ضرور کا لفظ نوٹ ضرما لیجئے۔

۸، اپریل ۱۸۸۷ء کو ایک اور اشتہار کے ذریعے اعلان فرمایا۔  
 جناب الہی میں توجہ کی گئی۔ تو آج ۸ اپریل ۱۸۸۷ء میں اللہ جل شانہ  
 کی طرف سے اس عاجز پر اس قدر کھل گیا کہ ایک رٹ کا بہت ہی  
 فریب ہونے والا ہے جو ایک مدت حمل سے تجاوز نہیں کر سکتا۔  
 لیکن یہ ناہر نہیں کیا گیا کہ جو  
 اب ہو گا یہ وہی رٹ کا ہے یا وہ کسی اور وقت میں نوبت سن کے عرصہ  
 میں پیدا ہو گا اس کے بعد یہ الہام ہوا۔

” انہوں نے کہا۔ آنے والا یہ جسے یا ہم دوسرا سے کیں ہیں؟  
 چونکہ یہ عاجز ایک بندہ ضعیف ..... بے اس لیے اسی  
 قدر نظر ہر کرتا ہے جو منجانب اللہ ظاہر کیا گیا ہے۔“

(تبیین رسالت حج اول ص۲)

اس اشتہار میں ایک مدتِ حمل (یعنی نوماہ کے اندر) تک ایک رٹ کا  
 دخواہ وہ پسروں عود ہو یا کوئی اور پیدا ہونے کی بشارت درج تھی  
 لیکن مئی ۱۸۸۷ء میں ایک رٹ کی پیدا ہو گئی۔

جب ۷ اگست ۱۸۸۶ کو ایک لڑکا پیدا ہوا تو آپ نے اسے سپر موعود سمجھ کر اس کا نام شیر احمد رکھا اور اعلان کیا۔

اے ناظرین! میں آپ کو بستادت دیتا ہوں کہ وہ ترکا جس کے  
وقت کے لیے میں نے اشتہار ۸ اپریل ۱۹۸۶ء میں پیش گئی کی تھی  
اور خدا تعالیٰ سے اطلاع پا کر اپنے تھہرے کھلنے بیان میں لکھا تھا کہ  
اگر وہ حمل موجودہ میں پیدا نہ ہوا تو دوسرے حمل میں جو اس کے قریب  
بے خود پیدا ہو جائے گا۔ آج ۱۴ ذیقعدہ ۱۴۳۷ھ ہجری مطابق ۷ اگسٹ  
۱۹۸۶ء میں بارہ بجے رات کے بعد دوسرے بجے کے قریب وہ  
مولود میں پیدا ہو گیا۔ فالمحمد لله علی ذہلت۔ اس ترکے کا نام بشیر احمد رکھا  
گیا۔

اس اشتہار کی خط کشیدہ سطور کو دیکھئے اور ہمارا، اپریل  
کے اشتہار کو پڑھئے۔ وہاں ”دوسرے محل میں جو اس کے قریب ہے“  
کا اشارہ تک نہیں ملے گا۔

بھر حال یہ رش کام، نومبر ۱۸۸۰ء کو فوت ہو گیا اور جناب مزا صاحب نے علوی نور الدین صاحب کو بکھا۔

محمد فیض مکرمی مولوی نور الدین سلمہ اللہ تعالیٰ

السلام عليكم ورحمة الله

زبانیں دراز ہوں گی اور مواقفین کے دلوں میں شہادت پیدا ہوں گے  
اس کا اندازہ نہیں ہو سکتا۔

(مکتباتِ احمدیہ حج پنجم ۱۹۷۳ مولفہ یعقوب علی عرفانی)  
اس واقعہ پر ملک میں ایک سخت شور اٹھا اور کئی خوش اعتقادوں  
کو ایسا دھکا لگا کہ وہ بھرپور سنبھل سکے جو حضرت صاحب نے لوگوں کو  
سبھالنے کے لیے اشتہاروں اور خطوط کی بھرپوری کروائی اور لوگوں کو  
سمجھایا کہ میں تے کبھی یہ یقین نہیں کیا کہ یہی وہ لڑکا ہے۔۔۔ میرا  
خیال تھا کہ شاید یہی وہ موعود لڑکا ہے۔۔۔

(سیرۃ المبدی حصہ اول ص ۱۶)

”جس قدر خدا نے مجھ سے مکالمہ و مخاطبہ کیا ہے۔۔۔ تیرہ  
سو جزو میں کسی شخص کو بھرپورے آج یا کہ یہ نعمت عطا نہیں کی گئی۔“

(حقیقتہ الوجی ص ۳۹۱)

اوہ بار بار فرمایا کہ مجھ پر وحی بارش کی طرح برستی ہے حریت  
ہے کہ اس وحی سے پندرہ ماہ میں آپ کو یہ بھی نہ بتایا کہ لشیر احمد غفریب  
فت ہو جائے گا۔ اس لیے یہ لسپر موعود نہیں۔ آخر وہ بارش کی طرح  
برستے والی وحی کیا کرتی رہتی تھی۔

۲۔ دسمبر ۱۸۸۶ کو بھر فرمایا۔

۳۔ فروری ۱۸۸۷ کے اشتہار میں جو بنطاحر ایک لڑکے کی  
بات پشیگوئی کی گئی تھی، وہ حقیقت وہ لوگوں کی بابت پشیگوئی تھی، ایک وہ جو

فوت پر جگا ہے اک دہ جو آئندہ تولد سو گا۔

(مرزا صاحب کاظم بنام حکیم نور الدین صاحب

من در چه رساله تشخیص الافاظ نمبر ۰ (جلد ۲ ص ۳۱)

۱۲۔ جنوری ۱۸۸۹ء کو شبہ کے روز آپ کے ہاں ایک اور شاہ کا پیدا ہوا جس کا نام بشیر اور محمود رکھا گیا۔ لیکن یہ فیصلہ نہ کر سککے کہ یہ لپسر معمول ہے یا کوئی اور فرماتے ہیں۔

”تعجب نہیں کہ ہمیں کاموں عوادت کا ہے، ورنہ وہ بفضلہ تعالیٰ رحیم سے وقت پرانے گا۔“ (رسپولی اکن رملہ بن جبیر حبہ ۱۲ ص ۱۶۴)

کیونکہ فیصلہ نہ کر سکے اس لیے کہ اصل پیش گوئی میں ایک فقرہ یہ  
بھی تھا۔ ”وَهُنَّاْنِ كُوْجَارَ كَرْسَنَةَ وَالاَسْرَگَا“

یعنی میں بھائیوں کے بعد آئے گا مسیح و المہام (۲۰، فزوی ۹۵)۔  
گند کرنی لیکن آپ برستور منتظر ہے سنه ۱۹۹۸ میں اشتادھوا۔

تین کو جا کر نے والا ہو گا۔

(ضمیرہ انجام آئندہ تقسیم ۱۸۹۶ء ص ۱۵)

پیشگوئی سے پورے سواتیرہ برس بعد ۱۴ جون ۱۸۹۹ء کو آپ کے ہاں

امیک اور فرزند کی ولادت ہوئی۔ جس پر بے حد مسٹر تھیں منافی گئیں۔ اور اپنے پورے دلوقت سے اعلان فرمایا۔

میرا چوتھا مالک کا جنس، نام مبارک احمد رہے۔ اس کی نسبت پیشگوئی  
۲۔ فرزد ری ۱۸۷۳ء میں کی گئی تھی۔ سو خدا نے میری تصدیق  
اوہ نام غخالفین کی تکذیب کے لیے اسی پسر جہاڑم کی پیشگوئی کو ۱۹۰۹ء  
میں جو مطابق ہم صفر ۱۳۱۶ء تھی۔ بروز پہار شنبہ (پیشگوئی میں درج تھا)  
دو شنبہ مبارک دوشنبہ (برق) پورا کر دیا۔

(تربیاق القلوب ص ۳)

پیشگوئی میں ”دو شنبہ“ کا دن درج تھا اس کی تشریح یوں فرمائی۔  
چوتھے نو کے (مبارک احمد) کا عقیقہ پر کے دن ہوا تا دو پیشگوئی  
پوری ہو۔ کہ دوشنبہ ہے مبارک دوشنبہ۔

(تربیاق القلوب ص ۱۱)

مبارک ترکی صفات بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔  
”اس نبی نے پیدائش سے پہلے یکم جنوری ۱۸۹۶ء (سالہ)  
انتسیس ہنسنے پا، میں بطور الہام یہ کلام نجھتے کیا۔  
” مجھ میں اور تم میں اکی دن کی معیاد ہے۔ یہ عجیب بات  
ہے کہ حضرت مسیح نے تو صرف ہمدرد میں ہی تاملیں کیں، لیکن اس نو کے نے  
پیٹ میں ہی دو مرتبہ باتیں کیں۔ اور پھر بعد اس کے ۱۴ جون ۱۸۹۹ء کو وہ  
پیدا ہوا۔

(تربیاق القلوب ص ۴)

یہ بات سمجھ میں نہیں آئی کہ جب ولادت سے سارے ہے اُتنیں ماہ پہلے وہ لڑکا پیٹ میں مٹاہی نہیں تو اس نے پیٹ سے تالیں کیسے کیں؟

## آٹھ سال بعد

اگست ۱۹۰۷ء میں مبارک احمد تپ میں گرفتار ہو گئے بخاری بڑھ گئی۔ تو نودن کے بعد جناب مزا صاحب پر وحی نازل ہوئی۔  
” قبول ہو گئی۔ نودن کا بخار ثوث کیا۔ ”

(اخبار بدر ۲۹، اگست ۱۹۰۷ء)

لیکن

” حکیم نور الدین صاحب ..... نے نفس پر ہاتھ رکھا تو  
جوت چکی تھی۔ انہوں نے کانپتی ہوئی آواز میں کہا جحضور کستوی لائی۔  
حضرت میع مود عود علیہ السلام چاہیے کرتل کھول جی۔ ہے تھے کہ مبارک احمد  
فوت ہو گیا۔ (خطبہ میان محمود احمد صاحب الفضل ۱۸ اکتوبر ۱۹۳۲ء)  
ابھی فاریان ماتم کردہ بناء اتحاہ کہ جبریل پھر ایک بشارت لے کر آگیا۔  
جب مبارک احمد فوت ہوا۔ ساتھ ہی خدا تعالیٰ نے یہ الہام کیا۔  
إِنَّا نَشْرِكُ بِغَلَمٍ حَلِيمٍ يَنْزَلُ مِنْزَلَ الْمَبَارِكَةِ ۚ یعنی ایک  
حلیم شر کے کی بشارت دیتے ہیں جو منزلہ مبارک احمد کے ہو گا۔ اور اس  
کا فائم مقام اور اس کا شبیہ ہو گا۔ پس خدا نے نہ چاہا کہ دشمن خوش ہو۔

اس یہے اس نے بھرپور دفات مبارک احمد کے ایک دوسرے نوٹ کے  
کی بشارت دی۔ تایہ سمجھا جائے کہ مبارک احمد فوت نہیں ہوا بلکہ زندہ ہے  
(اشتہار مورخہ ۵ نومبر ۱۹۰۶ء تبیین رسالت ج. دہم ص ۱۳۲)

سماں ہے پانچ ماہ بعد جناب میرزا صاحب کا انتقال ہو گیا اور ۱۹۰۷ء  
 (ولادتِ دختر) کے بعد آپ کی کوئی اولاد نہ ہوئی۔

۱۰ آپ نے دیکھ لیا کہ اس پیش گوئی کے ساتھ میں صفائی پیش گوئیاں بھی تھیں۔

۱۱ بڑی پیشگوئی پسروں کے متعلق

۱۲ صفائی (۱) اپریل ۱۸۸۷ء کے اشتباہ میں رہ کر کی بشارت بلکن رونگی کا یہاں ہونا۔

۲۷ مبارک احمد کی بھاری میں وہ الہام

کہ "قبول ہو گئی۔۔۔ بخدا رٹوٹ گا۔

(۲) وفات مبارک کے بعد غلام حلمی

کی بشارت۔

کیا یہ چاروں پیش گوئیاں پوری ہو گئیں؟ جناب مزا صاحب فرماتے ہیں جو شخص تحدی کے طور پر ..... پیش گوئی اپنے دعویٰ کی تائید میں شائع کرتا ہے، اگر وہ جھوٹا ہے تو خدا کی نیگریت کا ضرور یہ تقاضا ہونا چاہیے کہ ابتدأ ایسی مزادوں سے اس کو محروم رکھتے۔

(ضييمه تریاق القلوب م ۳ ص ۹)

طاں گون اور قادریان - ۲

جب اس صدی کے آغاز میں طاعون نے ملک کو اپنی گرفت میں  
لے لیا، تو جناب مزرا احباب نے مختلف پیشگوئیاں شائع کیں۔ مثلًا  
• ۱۰ جب تک وہ خدا کے مامور اور رسول کو مان نہ لیں تب  
تمک طاعون دُور نہ ہوگی۔ (وافع البلاصہ)

۰ ۲۰ اور وہ قادر خدا قادیان کو طاعون کی تباہی سے محفوظ رکھے گا۔۔۔۔۔ قادیان اسی نیتے محفوظ رکھی گئی کہ وہ خدا کا رسول اور فرستادہ قادیان میں تھا۔ (دفع البلاص) ۵

(دافتار البلاط - ٩)

” طاعون دنیا میں گو --- ستر بہس تک رہئے قاریان  
اس کی خوبناک تباہی سے محفوظ رہے گا کبھی نکھریں کے رسول کا نجت گاہ  
(دافع البلاصٹ) ہے۔

۳۔ جو شخص مجھے نہیں مانتا میں دیکھ رہا ہوں کہ وہ طوفان میں اپنے تین ڈال رہا ہے اور کوئی بیخنے کا سامان اس کے

پاس نہیں سچی شفیع میں ہوں۔ (اداعہ البلاد ص ۱۳)

۰۴۔ میں نے خدا سے ایک گروہ انسانوں کے لیے جو میرے قول پر چلتے والے ہیں۔ عذاب طاون سے بچنے کے لیے خوشخبری پائی ہے۔ (کشتی نوح ص ۹)

۰۵۔ آج سے ایک مدت پہلے وہ خدا۔۔۔ جس کے علم اور تصرف سے کوئی چیز باہر نہیں۔ اس نے مجھ پر وحی نازل کی کہ میں ہر ایسے شخص کو طاون کی موت سے بچاؤں گا جو اس گھر کی چار دلیواری میں ہو گا۔ بشر ملکیہ۔۔۔ سلسلہ بیعت میں داخل ہو۔ (کشتی نوح ص ۳)

اس پیش گوئی کے اجزاء یہ ہیں۔

- ۰۱۔ کہ قادیان طاون کی بیماری سے محفوظ رہے گا۔
- ۰۲۔ کہ آپ کے گھر کی چار دلیواری میں طاون داخل نہیں ہو گا۔
- ۰۳۔ کہ آپ کے پرید محفوظ رہیں گے۔
- ۰۴۔ کہ آپ کو نہ مانتنے والے طاون کا شکار ہو جائیں گے۔
- ۰۵۔ کہ طاون اس وقت تک دُور نہ ہو گا جب تک لوگ خدا کے فرستادہ اور رسول کو نہ مان لیں۔

یہ ہیں پیش گوئی کے اجزاء تھے جن کو آپ نے بار بار مختلف پریزوں میں پیش فرمایا۔ آئیئے ذرا دیکھیں کہ یہ پانچ پیش گوئیاں کس حد تک پوری ہوئیں۔

۔ اول۔ کیا قادیان طاعون سے محفوظ رہا؟

مرزا صاحب ایک اعلان میں فرماتے ہیں۔

”آجکل ہر جگہ مرض طاعون زور پر ہے۔ اس لیے اگرچہ قادیان میں نسبتاً آرام ہے۔ لیکن . . . . .“

(اخبار البدر۔ قادیان ۱۹ دسمبر ۱۹۰۷ء)

نسبتاً سے معلوم ہوتا ہے کہ قادیان محفوظ نہیں تھا اس اعلان سے آٹھ ماہ پہلے ”البدر“ کے مدیر نے لکھا تھا۔

قادیان میں جو طاعون کی چند وارائیں ہوئی ہیں۔ ہم افسوس سے بیان کرتے ہیں کہ بجائے اس کے کہ اس نشان سے ہمارے منکر اور مذب کوئی فائدہ انتہا تے اور خدا کے کلام کی قدر اور عظمت اور جلال ان پر کھلتی۔ انہوں نے پھر سخت مخواہ کر کھاتی۔

(البدر۔ ۲۳ اپریل ۱۹۰۷ء)

البدر کام مدیر دنیا میں صرف ایسے احمد النسان دیکھنا چاہتا ہے کہ جب کوئی اہمی پیش گوئی خلط ثابت جو تو ان کا ایمان خدا کی کلام کی عظمت و جلال پر اور بڑھ جائے۔

اسی مدیر نے تین ہفتے بعد لکھا۔

”قادیان میں طاعون حضرت مسیح علیہ السلام کے الہام کے ماتحت اپا کام برا بر کر رہی ہے۔“

(البدر۔ ۱۴ اگست ۱۹۰۷ء)

اپریل ۱۹۰۷ء میں قادیان کا سکول طاعون کی وجہ سے بند کر دیا گیا۔

اور سرکاری روزنامے میں (ملاحظہ ہے۔ اخبار اہل حدیث امر تسری صفر ۱۴ مئی ۱۹۰۶ء) صرف ماترح اور اپریل ۱۹۰۶ء میں ۳۱۲ اموات درج ہوئیں جو قادیانی میں طاعون سے واقع ہوئی تھیں۔ قادیانی کی آبادی ان دنوں انہماں میں سو نفر س پر مشتمل تھی۔ لوگ کھبر کر کر گاؤں چھوڑ گئے تھے اور تمام قصبه سنسان ہو گیا تھا خود جناب مزا صاحب اس حقیقت کا یوں اعتراف فرماتے ہیں۔

”طاعون کے دنوں میں جب کہ قادیانی میں طاعون کا زدہ تھا میراڑ کا بیمار ہو گیا۔“ (حقیقتہ الوجی ص ۸۷ نیز ص ۲۵۳)

• دم۔ کیا آپ کے گھر کی چار دیواری محفوظ رہی؟  
بڑی غوثاں (شاید ملازمہ) کو تپ ہو گیا تھا اس کو گھر سے نکال دیا ہے۔ لیکن میری دلست میں اس کو طاعون نہیں ہے۔ اختیاٹ انکال دیا ہے ماسٹر محمد دین کو تپ ہو گیا اور گھٹی نکل آئی۔ اس کو بھی باہر نکال دیا ہے۔ میں تو دن لت دعا کر رہا ہوں۔ اور اس قدر۔  
ذور اور توجہ سے دعائیں کی گئیں کہ بعض اتفاقات میں ایسا بیمار ہو گیا کہ یہ وہم گزنا کہ شاید وقتیں منٹ جان باتی ہے اور خطرناک آنا ز طاہر ہو گئے۔

مکتوب مزا صاحب بنام غواب محمد علی خاں محررہ ۱۔ اپریل ۱۹۰۶ء  
مندرجہ مکتوباتِ احمدیہ ج چشم ص ۱۱۵

تو گویا چار دیواری بھی محفوظ نہ رہی اور جناب مزا صاحب بعالم پریشانی ”پورے زور اور توجہ سے“ دعائیں میں معروف ہو گئے کس مقصد کے

یہی ظاعون کے بڑھنے یا گھٹنے کے لیے؟ سیاق و سبق سے تو یہی معلوم ہوتا ہے کہ آپ خاتمۃ ظاعون کے لیے دعائیں کر رہے تھے۔ لیکن۔

”میں نے ظاعون پھیلینے کی دعا کی ہے سو وہ دعا قبل ہو کر ملک میں ظاعون پھیل گئی ہے۔“ (حقیقتہ الوجی ص ۲۲۷)

مبارک وہ خدا ہے جس نے دنیا میں ظاعون کو بھیجا تاکہ اس کے فریاد سے ہم بڑھیں اور ہپولیں (یعنی لوگ ظاعون سے بچنے کے لیے آپ کی بیعت میں داخل ہوں اور ہمارے دشمن نیست و نابود ہوں۔) (تمہارہ حقیقتہ الوجی ص ۱۳)

ان اقتباسات سے معلوم ہوتا ہے کہ ظاعون آپ کی دعاؤں کا نتیجہ تھا اور آپ دنیا کی تباہی و بر بادی پر بہت خوش تھے اس لیے کہ ظاعون آپ کے عظیم الشان نشانات میں سے ایک نشان تھا۔

دنیا میں ایک نذریہ آیا اور دنیا نے اسے قبول نہ کیا بخدا اس کو قبول کرے گا اور زور اور حملوں سے اس کی سچائی ظاہر کرے گا۔  
زور اور حملوں سے مراد ظاعون ہے۔

(ملفوظات احمدیہ حصہ یہقہم ص ۵۲)

یہ ظاعون آپ کی دعا کا نتیجہ ”مبارک خدا“ کی طرف سے اشاعتِ اسلام کے لیے ایک وسیلہ اور صداقتِ رسول کو نظر ہر کرنے کے لیے ایک زور اور حمدہ سقا۔ اس لیے ہر خیر خواہ اسلام کا یہ فرض تھا کہ وہ اس عظیم الشان نشان

کو قائم و دائم رکھنے کے لیے پوری قوت صرف کرتا اور اگر کوئی شخص رفع طاعون کے وسائل اختیار کرتا تو اس کے خلاف جہاد کرتا۔ لیکن نہ جانے کیک بیک کیا ہوا کہ جناب مزا صاحب انگریزی حکومت ( وجہ ) کی خدمت میں بڑیا نے شکر پیش کرنے لگے۔

شکر کا مقام ہے کہ گورنمنٹ عالیہ انگریز نے اپنی رعایا پر رحم کر کے رو بارہ طاعون سے بچانے کے لیے میکہ کی تجویز کی اور بندگان خدا کی بہبودی کے لیے کمی لاکھ روپیہ کا بوجہ اپنے سردار لیا۔ حقیقت یہ دہ کام ہے جس کا شکر گذاری سے انتقال رہنا والشمند رعایا کا فرض ہے۔

جناب نے ”والشمند رعایا“ کا فرض نوبتا دیا کہ وہ میکہ کی تجویز اور بندگان خدا کی بہبودی پر گورنمنٹ عالیہ کا شکر یہ ادا کرے۔ لیکن یہ نہ فرمایا۔ کہ اس کا دیر آپ کی ہستی گرامی کے متعلق کیا ہو کہ جن کی دعا سے ملک میں طاعون پھیلا۔

”ناکہ میرے دشمن نیست ونا بود ہوں۔“

ستا ہے کہ انبیاء تمام کائنات کے لیے رحمت بن کر آتے ہیں اُن کا کوئی دشمن نہیں ہوا کرتا۔ وہ سب کا بھلا چاہتے ہیں، وہ سب سے محبت کرتے ہیں۔ وہ سب کو گلے لگاتے ہیں۔

میں تمام مسلمانوں اور عیسائیوں اور ہندوؤں اور آریوں

پر یہ بات ظاہر کرتا ہوں کہ دنیا میں کوئی میرا دشمن نہیں ہے میں بنی

نوع سے ایسی محبت کرتا ہوں لہ جیسے والدہ مہربان اپنے بچوں سے بلکہ  
اس سے بڑھ کر۔ (اربعین ص ۱۷)

لیا ہے مان والدہ اپنے بچوں کو طاعون میں بچنا نہ لے ہے دعائیں  
کیا کرتی ہے؟ اور ان کے ”نیست و نابود“ ہوتے پر خوش ہوتی ہے؟ اگر  
آپ حقیقتاً دنیا شے انسانی پر والدہ سے زیادہ مہربان نہ ہے تو پھر یہ کیوں کہا  
”مبارک ہے وہ خدا جس نے دنیا میں طاعون بھیجا۔“

تاکہ ہم بڑھیں اور بچوں اور بھارت سے دشمن  
غیست و نابود ہوں۔

۔ سوم۔ کیا آپ کے پرید محفوظ ہے؟  
(نہیں)

۱۔ ماسٹر محمد دین رگھر میں جو بتا تھا تو پری وہی ہو گا کوئی کوئی نکلی۔  
۲۔ آپ خود سلیم فرماتے ہیں کہ آپ کے پرید بھی طاعون کاشکار  
ہو سے۔ ہماری جماعت سے بعض لوگوں کا طاعون سے فوت ہو جانا بھی  
الیسا ہی ہے جیسا کہ آنحضرت صلیم کے بعض صحابہ رضائی میں شہید ہوئے  
تھے۔ (تمہارہ حقیقتہ الوجی ص ۳۱)

اگر ایک آدمی ہماری جماعت میں مرتا ہے تو بجا شے اس کے سو  
یا زیادہ آدمی ہماری جماعت میں داخل ہوتا ہے۔

(تمہارہ حقیقتہ الوجی ص ۳۱)

کیوں داخل ہوتا ہے؟ اس کی وجہ حکومت ہند کی زبانی سنئی۔

one great stimulus after conversion has been the assertion of the founder that all those owing allegiance to him would escape the scourge of Plague. But after a certain period of immunity, the Ahmadies began to succumb to the disease like others & the faith in the efficacy of the prophet's declaration was somewhat shaken.

(کتاب مردم شماری برائے سال ۱۹۱۱ء تا ۱۹۱۹ء)

(قبول احمدیت کی بڑی وجہ بانی احمدیت کا یہ دعویٰ تھا کہ اس کے پیروی طاعون سے محفوظ رہیں گے لیکن حقاً اس کے لیے ایک عارضی وقفہ کے بعد احمدی بھن ہاتی آبادی کی طریق طاعون کا شکار ہونے لگے اور لوگوں کا اعتقاد رسول قادریان کے اعلان کے متعلق متزلزل ہو گیا۔) چنانچہ کیا آپ کوئی مانتے والے طاعون کا شکار ہو گئے؟ دعویٰ تو یہی تھا۔

"سو اسے عزیزرو! اس (طاعون) کا بجز اس کے کوئی علاج نہیں کہ اس میسح کو سپخے دل اور اخلاص سے قبول کر لیا جائے۔"

(دافع البلا صفحہ ۱۱۲)

اس وقت تقریباً چالیس ہزار انگریز افسر ہندوستان میں موجود تھے۔

وہ سب کے سب میسح موعود کے منکر تھے کیا وہ تمام طاعون سے بلاک ہو گئے تھے؟ کیا بندوقستان میں احمدیوں کے بغیر کوئی اور مستحسن باقی نہیں رہا تھا۔ اگر نہیں۔ ہاتھا تو ۱۹۱۷ء کی کتاب مردم شماری میں چہ کرو چھیا شکلا کہ مسلمان اور ۲۸ کروڑ دیگر اقوام کیسے درج ہو گئی ہیں۔

۔ پنجم۔ کیا واقعی طاعون اس وقت تک دُور نہیں ہوا تھا جب تک لوگوں نے خدا کے فرستادہ کو مان نہ لیا؟

اس سوال کا جواب تلاش کرنے کے لئے ہمیں کتاب مردم شماری کی پھر درج گردانی کرنی پڑے گی۔

## احمدیوں کی تعداد

تو جناب مرزا صاحب نے اعلان کے ذریعے اپنی جماعت کو بذیت کی کہ وہ کتاب مردم شماری میں اپنے آپ کو احمدی درج کرائے اور سادھی حکومت سے درخواست کی۔

”بم ادب سے اپنی معزز گورنمنٹ میں درخواست کرتے ہیں کہ اسی نام (احمدی) سے اپنے کاغذات اور مخالفات میں اس فرقہ کو موسوم کرے لیں مسلمان فرقہ احمدیہ“

ڈاشٹبار غیرہم نومبر ۱۹۱۷ء مندرجہ تیاق القلوب ص ۴۲۹  
کتاب مردم شماری کے اوراق اللہ سے پہلے یہ دیکھ لینا نامناسب نہ ہو گا کہ خود مرزا صاحب کا اندازہ تعداد جماعت کے متعلق کیا تھا۔

۱۱۹۷ء میں فرمایا۔

”..... یہ جماعت بہ نسبت تمہاری جماعتوں کے  
حقوری سی اور فٹہ قلیلہ ہے۔ اور شایدہ اس وقت چار پانچ  
ہزار سے زیادہ نہ ہوگی۔“ (انجام آخرین ص ۱۰)

۰۲۔ یہی سال (۱۸۹۷ء) اور وہی کتاب  
”مولوی عبدالحق کے ساتھ) مبارکہ سے پہلے میرے ساتھ شاید  
میں چار سو آدمی ہوں گے۔ اور اب آٹھ ہزار سے کچھ زیادہ وہ لوگ  
ہیں جو اس راہ میں جانفشاں ہیں۔“ (ضمیمه انعام آخرین ص ۲۴)

۰۳۔ وہی سال اور وہی کتاب  
”..... (اللہ نے) ہماری قبولیت زمین پر چھیلانی  
اور ہماری جماعت کو ہزار تک پہنچایا۔ (ضمیمه انعام آخرین ص ۱۵)  
تو گویا (۱۸۹۷ء) میں احمدیوں کی تعداد پہلے چار پانچ ہزار بھپر آٹھ  
ہزار سے کچھ زیادہ اور اس کے بعد صرف ایک ہزار تھی۔

۰۴۔ ۱۸۹۹ء میں  
”میری جماعت کے لوگ دس ہزار سے بھی کچھ زیادہ ہوں گے۔“  
(حاشیہ ضمیمه م ۳ ترقی القلوب ص ۳۹۳)

۰۵۔ ۱۸۹۷ء میں  
”آج کی تاریخ تک یہ جماعت (احمدیہ) بُش اندھا میں ایک لاکھ  
سے بھی کچھ زیادہ ہے۔“ (کشتی نوح ص ۱۷)

۰ ۶۔ شستہ میں

ان دنوں میں دس آدمی بھی میری بیعت میں نہ تھے۔ مگر آج  
خدا کے فضل سے تین لاکھ سے بھی زیادہ ہیں۔

(حقیقتہ الوجی ص ۱۲)

۰ ۷۔ ششہ میں

”اوہ سب بیعت کرنے والے چار لاکھ کے قریب ہوں گے۔“  
(چشمہ معرفت ص ۲۵)

۰ ۸۔ مئی شصہ میں سلطنت سے دورانہ پہنچے

”یاد رہے کہ ہماری احمدی جماعت چار لاکھ سے کچھ کم نہیں ہے۔“  
(پیغام صلح ص ۳)

لیکن

کتاب مردم شماری برائے سال ۱۹۱۱ء میں بتاتی ہے کہ  
طاعون کے بعد ۱۹۱۱ء میں احمدیوں کی تعداد صرف اٹھاڑہ ہزار چھوپھانوے  
تھی۔ اور کل پنجاب کی آبادی ایک کروڑ پچانوے لاکھ اناسی ہزار  
چھیالیں (۱۹۰۷ء، ۱۹۵۰ء) یعنی طاعون کے بعد بھی صرف پنجاب میں مسیح موعود  
کے منکر ایک کروڑ پچانوے لاکھ ساٹھ ہزار باقی تھے اور طاعون ختم  
ہو گیا جا لاکھ خدا نے صریخا فرمایا تھا۔

”یہ طاعون اس حالت میں فرو ہو گی جب کہ لوگ خدا کے

فرستاد کو قبول کر لیں گے۔“ (دفع البلاصہ ۹)

## ۵۔ الہام عمر

جناب مزا صاحب نے الہام عمر کو اپنی لفظانیف میں سوتہ سے  
زیادہ زیادہ ہے۔

ثمانین حوالاً اور قریباً من ذالک اور تزید علیہ ہے

اور اس کا ترجیح بیوں فرمایا ہے۔

”تیری عمر اسی برس کی ہوگی۔ یادوچار کم یا چند سال زیادہ۔“

(ضمیمه تحفہ گورنر ویہ ص۹)

اس کی مزید تشریح بیوں فرمائی ہے۔

فبشر نار بتا بثمانین سنتہ اور ہم اکثر عذر فدا

(مواہب الرحمن ص۱۱)

واللہ نے مجھے بشارت دی ہے کہ تیری عمر اسی برس یا کچھ زیادہ ہوگی

اول تو یہ الہام ہی عجیب ہے اسی برس۔ دوچار کم یا چند سال زیادہ

کیا اللہ مستقبل کے واقعات سے بے خبر ہے؟ کیا الہام نازل کرتے وقت اسے  
معلوم نہیں تھا کہ آپ کی وفات ۲۰ مئی ۱۹۷۸ کو ہوگی کیا اللہ کو آپ کی ماتنخ

ولادت بھول گئی تھی؟ اگر یاد تھی اور تاریخ وفات بھی معلوم تھی تو پھر الہام میں

یہ اظہار تھا! ”دوچار کم یا چند سال زیادہ“ کیوں؟ جس شخص کو اپنے مرحوم میٹے  
کی تاریخ ولادت ووفات ہر دو معلوم ہوں۔ اور جمع و تجزیق کا قاعدہ بھی جانتا

ہو۔ وہ کبھی نہیں کہے گا کہ میرے بیٹے کی عمر میں برس یادو چار کم یا چند سال زیادہ تھی۔ یہ اشتباه و تجاہل اسی شخص کے بیان میں ہو سکتا ہے۔ جو تاریخ ولادت وفات ہر دو سے ناواقف ہو، اور یا اس قدر ان پڑھ ہو کہ سالی وفات میں سے سنینِ حیات تفرقی کر کے حاصل نہ تباہ کر سکتا ہو۔ پھر عجیب تر یہ کہ تشریع الہام ”اسی برس یا کچھ نہ یادہ“ کا تو ذکر ہے لیکن ”دو چار کم“ کا کوئی ذکر نہیں چلیتے۔ اس پیش و کم کو چھوٹی سیے اور ”اسی“ کو پیش نظر کھینچ کر الہام کا مرکزی عدد یہی ہے۔

جناب مزا صاحب نے اپنی تصانیف میں تاریخ ولادت کہیں ذکر نہیں فرمائی۔ صرف اتنا بار بار فرماتے ہیں کہ میں ۱۸۳۹ء یا ۱۸۴۰ء کو پیدا ہوا تھا۔ اور نہ آپ کے سوانح نگاروں نے یہ تکلیف کی کہ سول سو چون گور دا سپور کے دفتر سے آپ کی تاریخ ولادت معلوم کر لیتے۔ اتنے بڑے روحانی تہنا کے مریدوں کا یہ لتساب قابل افسوس ہے۔

”میری پیدائش ۱۸۳۹ء یا ۱۸۴۰ء میں سکھوں کے آخری وقت میں ہوئی اور ۱۸۵۳ء میں سولہ برس کا یا ستر برسیں برس میں تھا۔“

### (کتاب التبریہ ص ۱۲۳)

کیا کوئی حساب دان یہ بتا سکتا ہے کہ آپ ۱۸۵۳ء میں کس حساب سے سولہ برس کے تھے؟ خیرا سے چھوٹی سیے صرف سال ولادت یاد رکھیتے۔ اور سال وفات یعنی ۱۹۰۱ء سے اسے منہا کر دیجئے۔

|          |          |
|----------|----------|
| ۱۹۰۱     | ۱۹۰۱     |
| ۱۸۴۹     | ۱۸۴۹     |
| <hr/> ۴۹ | <hr/> ۴۹ |

باقی بچے ۶۱ یا ۶۹ اب دیکھئے اس الہام کو تیری عمر اسی سال  
ہوگی۔ یادو چار کم یا چند سال نہ یادہ۔  
لیکن یہاں تک تو پورے  $\frac{1}{2}$  برس کم ہیں۔

”پھر گمراحتا بت ہو کہ میری سو بیشگوئی میں سے ایک بھی جسمی  
نکلی ہو تو میں اقرار کروں گا کہ میں کاذب ہوں۔“  
(حاشیہ اربعین ص ۳)

## ۶۔ امراضِ خبیثہ سے حفاظت کا وعدہ

”اس (খدل) نے مجھے براہین میں بشارت دی کہ ہر ایک خبیث عارضہ  
سے بچے محفوظ رکھوں گا۔“ (ضمیمه تحقیقہ گولڈ ویہ حاشیہ ص ۲)  
”خبیث عارضہ“ سے مراد کوئی مز من یا اہلک بیداری بی سکتی ہے مثلًا  
دائمی دل دھڑکن۔ ورق رخون کا دباو۔ ذیابیس۔ امراض طوارف خانہ جنون یا رُگی  
طاعون۔ ہمیضہ برص۔ دائمی خارش دفعہ۔

”بیان کیا مجھ سے حضرت والدہ صاحبہ نے کہ حضرت مسیح موعود  
کو پہلی دفعہ دوران سرادر ہمیسر یا کادورہ بشیر اول کی وفات کے چند  
دن بعد جوانہا۔۔۔۔۔ اس کے بعد آپ کو باقاعدہ دوستے  
پڑتے شروع ہو گئے۔“ (سیرۃ المہدی حصہ اول ص ۱۲)

مراق کا مرض حضرت مزا اصحاب کے موڑ وی نہ تھا، بلکہ یہ خارجی  
انشات کے مانع تھے پیدا ہوا تھا۔

(رسالہ رسولیہ قادریان بابت اگست ۱۹۷۴ء)

<sup>٢٩</sup> مولفہ یعقوب علی

( پنجمین اربعین مراسم ص ۵ )

## ۔ الہام شیخ

شیخ عربی زبان میں برد کو کہتے ہیں جب مزا صاحب کے الہاماتِ زندگی دجس سے بعض لوگوں میں بے چینی سی پھیل گئی تو اللہ نے یہ الہام نازل کیا۔ ”پھر بہار آئی تو آئئے شیخ کے آنے کے دن ادرس کی تشریع یوں فرمائی۔“

”دوسرے معنی اس کے عربی میں اطمینان قلب حاصل کرنا ہے گذشتہ دنوں میں زندگوں کی نسبت کچھ طبع لوگوں نے شبہات بھی پیدا کئے تھے اور شیخ طبع یعنی کلی اطمینان سے محروم ہو گئے تھے اس لیے بہار کے موسم میں امکی اسیانشان ظاہر ہو گا جس سے شیخ قلب ہو جائے گا۔“ (تمہرہ حقیقتہ الوجی ص ۳۱)

کون سا موسم بہار؟

حقیقتہ الوجی کا تمہرہ جس سے یہ اقتباس لیا گیا ہے شیخ کے اول میں لکھا جا رہا تھا بظاہر موسم بہار سے شیخ بھی کا موسم ہو سکتا ہے لیکن نہیں آپ اسی کتاب میں آگے چل کر سمجھتے ہیں۔

”بہار جب دوبارہ (العنی شیخ میں) آئے گی تو امکی اور زندگی آئے گا۔“

(تمہرہ حقیقتہ الوجی ص ۹۵)

اور چند سطور کے بعد فرماتے ہیں۔

"پھر بہار جب بار سوم (یعنی ۱۹۵۹ء میں) آئے گی تو اس وقت الہمینان کے دن آجائیں گے۔ اور اس وقت تک خدا کئی نشان طاہر کرے گا۔" (تمہرہ حقیقتہ الوجی ص ۱)

تو واضح ہو گیا کہ الہام شیخ کا تعلق ۱۹۵۸ء کے موسم بہار سے تھا۔ لیکن آپ کا انتقال میں ۱۹۵۹ء میں ہو گیا تو کیا ۱۹۵۹ء کی بہار میں کوئی ایسا نشان نازل ہوا تھا۔ جو الہمینان قلب کا موجب بنایا ہو؟ اس سوال کا جواب کہیں سے نہیں بل سکتا۔ گھرنے کی بات نہیں۔ جناب مرزا صاحب اس پیشگوئی کو بھی فزوری ۱۹۵۸ء میں پوری کر گئے تھے۔ وہ کس طرح؟ فرماتے ہیں۔

یہ پیشگوئی (شیخ والی) ۔۔۔۔۔ صفائی سے پوری ہو گئی یعنی جب عین بہار کا موسم آیا۔ اور بانع چھولوں اور شکوفوں سے ہجر گئے تب ۔۔۔۔۔ کشمیر اور پوری پ ۔۔۔۔۔ کے مکون میں برف باری (شیخ = برف) حد سے زیادہ ہوئی ۔۔۔۔۔ چنانچہ آج ہی ۲۵ فروری ۱۹۵۶ء کو خط ۔۔۔۔۔ کشمیر سے آیا ہے کہ ان دلوں ۔۔۔۔۔ برف ۔۔۔۔۔ تین گز تک زمین پر چڑھ گئی ہے۔

(تمہرہ حقیقتہ الوجی ص ۲۹)

یہ خط کشمیر سے چار پائچہ روز پہلے یعنی ۲۶ فروری کو چل ہو گیا۔ ۲۰۔ فروری کو عین بہار کا موسم ہوتا ہے اور بانع چھولوں اور شکوفوں سے ہجر جاتے ہیں۔ قاریین کرام اپنے پیسوں موسم بہار دیکھ چکے ہیں کیا آپ نے آج تک ۲۱۔ فروری کو بھی کوئی بہار دیکھی ہے؟ حافظہ پر نور ڈالیں۔ اگر یاد نہیں رہا تو اگلی

بیس فزوری کا انتظارِ فرمائیے اور اچھی طرح گھوم دیکھئے لہ لیا بیس  
 فزوری کو نجاب میں کہیں بہار ہوتی ہے؟  
 اور وہ عممه تو بدستور حل طلب رہا کہ جس الامام مانع میسری بہار  
 (الله) سے تھا وہ پہلی بار میں کیسے پوچھو گیا؟

## ۸۔ میاں منظور محمد کے گھر لڑکا

نوت ۱- از میسح ملک عواد

”بذر لیعہ الہام الہی معلوم ہوا کہ میاں منظور محمد کے گھر میں محمدی بیگم رزوجہ منظور (محمد) کا ایک بچہ کا پیدا ہوا۔ جس کے نام یہوں گے بشر الدولہ۔ عالم کتاب۔ شادی خان۔ کلمۃ الدخان۔“

(البشرى اذ بالى متنفسه الہی ج دوم ص ۱۶)

لیکن ہوا یہ کہ بڑ کے گی جگہ ۱۴.۶ سالہ کو ایک مرضی بدل

ہو گئی۔ اس پر جناب مزاصاحب نے لکھا۔

وَحْيِ الَّذِي يُوَثِّي مَهْكِيَّ كَرْوَهْ نَلْزَلْهْ جَبْ نَمُونَهْ قِيَامَتْ هُوَ كَارْجَدَهْ آنَسَنَهْ دَالَّا

بے۔ اس کے لیے یہ نشان دیا گیا تھا کہ پرمنظور محمد لدھیانوی کی بیوی

دعا کی کہ اس زندگی نمودنے قیامت میں کچھ تائیرڈاں دی جائے۔۔۔۔۔

خدا نے دعا قبول کر کے زلزلہ کسی اور وقت پہ ڈال دیا ہے اس لیے ضرور  
حقاً کہ رہ کا پیدا ہونے میں بھی تاخیر ہوتی۔ چنانچہ پیروکارِ محمدؐ کے گھر میں ۱۷ ار  
جنولائی ۱۹۰۴ء کو بدودنہ سہ شبکہ رہ کی پیدا ہوئی۔

(حقیقتہ الٰہی حاشیہ ص ۱۰۵)

یاد رکھیے کہ رہ کا پیدا ہونے میں تاخیر ہوتی تھی، پیاریش مسروخ نہیں ہوتی تھی۔  
لیکن

پھر عرصہ بعد محمدؐ بیگم کا انتقال ہو گیا۔ اور اس "علم کتاب" کے  
عالم و جو دین آنے کے تمام امکانات ہی ختم ہو گئے۔ اس "حادثہ" پر البشری  
کا معنف تکھتا ہے۔

"اللہ تعالیٰ مہتر جانتا ہے کہ یہ پیشگوئی کب اور کس رنگ میں پوری  
ہو گی، گو حضرت اقدس نے اس کا وقوعہ محمدؐ بیگم کے ذریعہ سے فرمایا تھا  
مگر جو نکودھ فورت ہو چکی ہے اس لیے اب تخمیص نام نہ رہی۔ بہر صورت یہ  
پیشگوئی متشابہات سے ہے"۔

(البشری از بالو منظور الٰہی ج. دوم ص ۱۱۶)

جناب مرزا صاحب کا ارشاد ہے۔

بدخیال لوگوں کو واضح ہو کہ ہذا اصدق یا کذب جانچنے کے لیے  
بخاری پیش گوئی سے بڑھ کر اور کوئی محکم امتحان نہیں ہو سکتا۔

(اشتہار مند رجہ تبلیغ رسالت ج اول ص ۱۱۸)

## ۹۔ کنواری اور بیوہ

جناب مرا صاحب پر ایک الہام نازل ہوا تھا۔  
**بکر و شیب**  
 (کنواری بیوہ)

الہام کے معنی ملہم ہی سمجھ سکتا ہے۔  
 "ملہم سے زیادہ کوئی الہام کے معنی نہیں سمجھ سکتا اور نہ کسی کا  
 حق ہے جو اس کے مخالف کہے۔"  
 (تمہری حقیقتہ الوحی ص۳)

۱۸۹۹ء کے اوائل میں آپ نے اس الہام کی تشریح یوں فرمائی۔  
 خدا کا ارادہ ہے کہ وہ دو عورتیں میرے نکاح میں لائے گا ایک بکری  
 کنواری، ہوگی اور دوسری بیوہ۔ چنانچہ یہ الہام جو بکری کے متعلق تھا۔  
 پورا ہو گیا۔ اور اس وقت بفضلہ چار اسپر اُس بیوی سے ہیں اور بیوہ کے  
 الہام کا انتظار ہے۔  
 (تریاق القلوب تصنیف سمبر ۱۸۹۹ء ص۳)

یہ انتظار تادم واپسیں جاری رہا۔ اور کوئی بیوہ آپ کے نکاح میں  
 نہ آئی۔ اس پر ابو منظور الہی نے لکھا۔  
 یہ الہام اپنے دونوں پیاروں سے حضرت اُمّ المؤمنین رضت

جہاں بیگم صاحبہ کی ذات میں پورا ہوا جو بکر آئیں اور شیب (بیوہ) رہ گئیں۔  
 (مجموعہ الہامات ص ۲۸)

بابو صاحب کی خدمت میں صرف اتنی ہی گزارش ہے کہ -  
 ۱۰ ملہم سے زیادہ کوئی الہام کے معنی نہیں سمجھ سکتا اور نکسی  
 کا حق ہے جو اس کے خلاف کہے ॥

## ۱۰۔ بعض بارکت عورتیں

جناب مزرا صاحب نے ۶۰، فزوی ۱۸۸۹ء کو ایک اشتہار نکالا  
 تھا اس کے متعلق بعثت فرماتے ہیں -

اس عاجز نے ۶۰، فزوی ۱۸۸۹ء کے ایک اشتہار میں یہ پیش گئی  
 خدا تعالیٰ کی طرف سے بیان کی تھی کہ اس نے مجھے بشارت دی ہے کہ  
 بعض بارکت عورتیں اس اشتہار کے بعد تیرے نکاح میں آئیں گی اور ان  
 سے اولاد پیدا ہوگی۔ (تبیغ رسالت جلد اول ص ۵۹)

اس اشتہار کے وقت آپ کے ہاں دو بیویاں موجود تھیں فضل  
 و سلطان کی والدہ - جسے بعد میں طلاق ہو گئی - اور لفڑت جہاں بیگم صاحبہ جو  
 موجودہ امام جماعت جناب میاں محمود احمد صاحب کی والدہ تھیں لفڑت بیگم  
 صاحبہ کے بعد کسی اور عورت سے آپ کا نکاح نہیں ہوا۔

جناب مزا صاحب فرماتے ہیں۔

میری تائید میں خدا کے کامل اور پاک نشان بارش کی طرح بہرے رہتے ہیں اور اگر ان پیشگوئیوں کے پورا ہونے کے تمام گواہ اکٹھے کیجے جائیں تو میں خیال کرتا ہوں کہ وہ سماں لاکھ سے بھی زیادہ ہوں گے۔

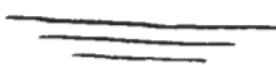
(اعجازِ رضوی ص۱)

آپ کی بعض پیشگوئیاں پوری ہوئیں جن میں سے اہم سکھرام اور احمد بیگ کی وفات میعاد معینہ میں ہے۔ بعض مناظرین نے انہیں بھی جھشلا نے کی کوشش کی۔ لیکن ان کے دلائل اطمینان بخش نہیں اور یہیں ان سے اتفاق نہیں گو اس حقیقت سے یقیناً اتفاق ہے کہ صرف پیشگوئی کا دلیں بہوت نہیں بن سکتی۔ جناب مزا صاحب نے نعمت اللہ کی پیشگوئی کا بار بار ذکر فرمایا ہے۔ نیز عبدالحکیم کی پیشگوئی آپ کی وفات کے متعلق پوری ہوئی۔ اور یوں پر کے مشہور شیخ مشرود کی تو تمام پیشگوئیاں پوری نکلیں۔

ملاحظہ ہواں کی مشہور کتاب

”بشاراتِ عالم“

لیکن ان میں سے کوئی بھی نبی نہیں تھا۔



(نوان باب)

## الہامات

میں جب آپ کے الہامات پر نظر رکھتا ہوں تو مختلف قسم کی حیلے اور  
معنے مگرستی میں۔

اُنکے۔ اللہ کی اذل سے یہ سنت رہی ہے کہ وہ انبیاء پر ان کی  
اقوام کی زبان میں وحی نازل کرتا ہے۔

وَمَا مِنْ سُلَّمٍ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا لِإِلِسَانٍ قُوَصَهُ (قرآن)

ایم نے ہر رسول پر صرف اس کی قوم کی زبان میں وحی نازل کی تھی  
یعنی صرف قوم کی زبان میں اور رسالت کی طویل تاریخ میں  
یہ سمجھی سادھو جو دنیں اگر کوئی ہے تو بتائیں لیکن چودھویں صدی میں  
اس نے اپنی یہ عادت فربہ دی۔ اور جناب مزا صاحب پر جو پنجابی نژاد تھے  
عموماً عربی الہامات آٹا نا شروع کر دیے سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیوں؟ قوم کی زبان  
پنجابی تھی عربی سمجھنے والے لاکھ میں دو یہی نہیں تھے اور اللہ تعالیٰ رہرہ ادھر  
عربی میں الہامات نازل کر رہا تھا۔

اس کی وجہ جناب مزا صاحب یوں بیان فرماتے ہیں۔

یہی (عربی) ایک پاک زبان ہے جو پاک اور کامل اور علوم عالمیہ کا ذخیرہ

اپنے مفردات میں رکھتی ہے۔ اور دوسری نے بانیں ایک کتابفت اور تاریکی کے گھر میں پڑی ہوئی ہیں۔ اس لیے وہ اس قابل ہرگز نہیں ہو سکتیں کہ خدا تعالیٰ کا کامل اور محیط کلام ان میں نازل ہو۔

(آسید ہرم حاشیہ ص ۸)

”تسلیم کر لیا کہ عربی ایک پاک اور کامل زبان نہیں۔ اور دوسری نے بانیں کشیف و تاریکی ہونے کی وجہ سے ہرگز اس قابل نہیں تھیں کہ خدا تعالیٰ کا کامل و محیط کلام ان میں نازل ہوتا۔“

لیکن

پھر یہ کیا بات ہے کہ اسی خدا نے دیگر کشیف و تاریک زبانوں میں بھی سیکرتوں الہامات آپ پر نازل کئے جن سے آپ کی تفاصیل برینزیں سمجھے میں نہ آیا کہ اللہ کو کوئی مجبوری پیش آئی تھی کہ اس نے ایک کامل اور پاک زبان کو چھوڑ کر تاریک و کشیف زبانوں میں بھی بولنا شروع کر دیا اگر حقیقت باقی تمام زبانیں کشیف و تاریک تھیں تو پھر آپ نے پوری بہتر کتابیں کشیف اور دیکھنے کیا ہیں ہزار ہا اشعار کشف فارسی میں کیوں تصنیف فرمائے اور نندگی محبر پنجابی جیسی تاریک زبان کیوں بولتے رہے۔

دوم۔ مزید چیرت اس امر پر ہے کہ آپ کے الہامات میں عموماً قرآنی آیات ہیں جن میں کہیں کہیں کوئی نیا پوندہ لگا ہوا ہے۔ یہ قرآنی آیات دوبارہ کیوں آتائیں۔ کیا یہ قرآن سے غائب ہو چکی تھیں یا اللہ کے پاس عرب المخاطب کا ذخیرہ ختم ہو چکا تھا؟

۰ سوم۔

نہ پری کیا بات ہے کہ یہ پیوند و صاحبت کے لحاظ سے قرآن  
آیات کے ہم سطح نہیں، مثلاً۔

**هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ**

**وَتَهْذِيبُ الْأَخْلَاقِ**

”یہ تہذیب الاخلاق“ کا جو دلکش قدر غیر قرآنی واجبی ہے۔

**إِنَّمَا تَنْهِيٌ بِمُنْزَلَةِ وَلَدِيٍّ**

(تعمیرے بلیٹے کی جا بجا ہے)

یہ منزلت کا استعمال خالص پنجابی قسم کا ہے۔ اس الہام سے

یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ہاں اولاد (جہو) ہے۔ اسے اپنی اولاد سے  
گہری محبت ہے اور وہ مسح موعود سے کہہ رہا ہے کہ مجھ کو تجھ سے اتنی محبت  
ہے جتنا اپنے بیٹے سے۔ اللہ کی کوئی اولاد نہیں، جب مشتبہ بہ ہی مفقوہ ہے  
تو پھر یہ تشبیہ کیسے صحیح ہوئی۔ اس کی مثال یوں ہے کہ زید عمر سے کہے۔

”میں تجھے اتنا ہی لپسند کرتا ہوں جتنا اپنی تیسری آنکھ کو۔“

تیسری آنکھ ہوتی ہی نہیں۔ اس یہ یہ تشبیہ غلط ہے۔

عربی زبان میں مؤنث و مذكر کے لیے جدا جدا افعال ہیں۔ اگر مخالف  
مرد ہو تو کہیں گے قل (کہہ) مؤنث ہو تو قولی۔ افعُل (تومرد یہ کام کر) افعُلی  
(توعورت یہ کام کر)

لیکن امک الہام میں تیز قائم نہیں رکھی گئی۔ قرآن کی امک آیت حقی۔  
یا آدم اسکن

آدم مرد تھا۔ اس کے لیے اسکون ہی صحیح تھا۔ لیکن جناب مزرا صاحب کے اکیں الہام میں مخالف ہب عورت نہ ہے۔ اور فعل مذکور۔

### یا صریح اسکن

مریم مؤنث ہے۔ اس لیے اسکنی چاہیے تھا۔ اگر یہ درفتر سے

۱۔ ماسی خدا بخش روشنی کھار ہی ہے۔

۲۔ بہن زینت بیگم چلا گیا ہے۔

غلط ہیں۔ تو پھر ”یا مریم اسکن“، کیونکہ صحیح ہوا۔

میرے سامنے اس وقت اس طرح کی بے قاعدگیوں اور بولجیسوں کی ستر سے زیادہ مثالیں پڑی ہیں جنہیں میں خوف طالت سے نظر انداز کرتا ہوں۔

۳۔ چہاں جب کفار نے حضور علیہ السلام سے معجزات طلب کیے تو آپ نے فرمایا۔

**هُلْ كَفِتْ مِنْ إِلَّا بَشِّرَ أَرْسُولًا** (قرآن)

کہ میں تو صرف انسان ہوں اور رسول بھی مطلب یہ کہ میرا کام ابلاغ وحی ہے کرامات و معجزات دکھانا نہیں سارے قرآن کو الحمد سے والناس تک پڑھ جائیئے حضور علیہ السلام نے کہیں بھی اپنی رسالت کے ثبوت میں کوئی معجزہ نہیں ذکھایا۔ اور نہ کوئی تحدی کی۔ اگر کہا تو صرف اتنی ہی۔ کہ

”میں ولادت سے تمہارے درمیان رہ رہا ہوں۔“

میری زندگی پر نظر ڈالو۔ ”

ایک کہ

”اگر اس قرآن کے مخاتب اللہ ہونے میں کوئی شک  
بے تو ایک سورہ ہی بلالا فوری۔“

لیکن دوسری طرف جناب مزا صاحب کی بہتر تصنیف۔

۱۔ اثباتِ نبوغت

۲۔ نشانات

۳۔ لبتاراتِ شکستہ کی تاویلات

۴۔ الفاعمی اشتہارات

۵۔ اور نازہ، پیش گوئیوں

سے اپریزیہ ہیں۔ رسول کا کام المبلغ رسالت ہے ہے نہ کہ لبتارات و تاویلات  
تین الجھ کر رہ جانا۔

۶۔ پنجم۔ پانیل میں گدشتہ اپنیا کے چھیاسٹھے صحافُ شناسیں ہیں۔ پھر  
بدھ، نر لشست، کرشن اور سقراط کی تعلیمات بھی دنیا میں  
 موجود ہیں۔ ان سب کا مطالعہ فرمائیے۔ آپ کو ان میں از ابتدا تا انتہا بلند اخلاقی  
 بدیات، سیاسی ضوابط اور معاشی فلاح کے لیے بے بہاگر ملیں گے۔ یہی  
 حال قرآن حکیم کا ہے۔ آپ اس میں عبادات، اقتصادیات، سیاست اور مطالعہ  
 کائنات پر کمل۔ روشن اور لافانی بدیات پائیں گے۔ یہاں پیش گوئیوں کا جھگڑا  
 نہیں۔ تاویلات کا خرچ نہیں۔ الفاعمی اشتہارات کا چرچا نہیں۔ قبیروں کی

خوشامد نہیں۔ کچھ بھی نہیں صرف انسانی اصلاح سے کام ہے وہیں اور دوسری طرف جناب مزا صاحب کے الہامات میں ”جو بسیں اجڑا پہ مشتمل ہیں“۔ حیاتِ انسانی کا کوئی لاٹھے عمل نہیں ملتا۔ ان میں نہ صوم و صلوٰۃ کا ذکر ہے۔ نہ حج و زکوٰۃ کا۔ نہ مسائل نکاح و طلاق کا۔ نہ ولادت ارضی و نمکنُ فی الارض کا۔ نہ جہاد و صدقات کا۔ نہ حلال و حرام کا (الْأَعْصَامُ

الله ) ان میں ہے کیا؟ ستر فی صدی مسیح موعود کی تعریف۔

تو میرا بیٹا ہے۔ میری نسل تجھ سے شروع ہوگی۔ تیری عمر اسی کے قریب ہوگی۔ میں اپنی نعمتیں تم پر مکمل کر دوں گا۔ فتح قریب ہے تھا کامیاب رہو گے اور اعلاء ذیل ہوں گے۔ تم ہمارے ہاں بہت بلند ہو۔ تم مسیح ابن مریم ہو۔ تم بیاموںی نمائ نہیں جو کہنا خدا تجھے بچائے گا۔ ہم نے تجھے کو شر دیا۔ تم پر ہماری برکات نازل ہوں گی۔ تم الخلیقۃ السلطان ہو۔ تمہیں ملک عظیم دوں گا۔ اور باقی بشارات وغیرہ تاریخ انسانی کا یہ پہلا

واقعہ ہے کہ اللہ نے اکیل رسول یعنی کسر الہام کی ساری مشیزی اس کے اوصاف تراشنے پر لگادی۔ اور مخلوق کو وہ بالکل مجبول گیا۔

یہ تو جناب مزا صاحب کی نوازش خاص سمجھیے کہ آپ نے اپنے کچھ اوقات اصلاح اخلاق کے لیے بھی دفت فرمائے اور جنپی صفات تطہیر اخلاق پر بھی لکھ دیے ورنہ خدا نے تو ۱۹۶۵ء سے لے کر ۱۹۷۶ء

تک شاید بھی کوئی الہام اصلاحِ خلق کے لیے نازل کیا ہو۔

**ششم۔** جناب مزا صاحب کا رد و اسلوب تحریر مولویانہ تھا ان معنوں میں کہ رواتی و سلاست کا خیال قطعاً نہیں رکھتے تھے علمائے مکاتب کی طرح بھاری الفاظ، توالي اضافات کے ساتھ استعمال فرماتے تھے جسروز والہ سے اجتناب نہیں کرتے تھے (تفصیل آگے) حروفِ عطف کی مجرماں سے جملے کا حلیہ بگاڑ دیتے تھے اجزائے جملہ کو شاذ و نادر ہی صحیح مقامات پر رہنے دیتے تھے اور سب سے بڑی بات یہ کہ بعض اوقات ناکافی الفاظ کی وجہ سے بات مہمل سی ہو جاتی تھی۔

حیرت ہے کہ یہی تمام اوصاف ان الہامات میں بھی پائے جاتے ہیں۔  
جو ارد و فارسی یا انگریزی میں آبی یہ نازل ہوئے ایک دو مثالیں ملاحظہ ہوں۔ "آسمان سے بہت دود انہا بنے محفوظ رکھ۔"  
(حقیقتہ العجی ص ۱۲)

**دود = دھواں۔**

۱۔ یہاں یہ دود کس قدر عجیب معلوم ہوتا ہے۔ ارد و کے سادہ سے جملے میں فارسی کا یہ بھاری مجرم لفظ گویا صحیح ہمپن میں بھیسا باندھ دیا گیا۔ اور زیادہ عجیب یہ کہ دھواں ہمیشہ آسمان کی طرف جاتا ہے اور یہاں آنے کی خبر دی گئی ہے۔ "ا سے محفوظ رکھ کیا مطلب؟"

۲۔ "بہت سے سلام میرے تیر سے پر ہوں"!  
(حقیقتہ العجی ص ۱۲)

یہ مفہوم بہتر صورت میں سمجھی ادا ہو سکتا تھا۔ مثلاً

”تجھ پر لاکھوں سلام“

”تجھ پر میرا سلام“ وغیرہ

فقرے کی موجودہ بناوٹ کافی مجھکے خیز ہے

”بہت سے“ بیان ”سے“ کا کوئی سامو قعہ ہے؟

”میرے سلام“ کی جگہ ”سلام میرے“ کیوں؟ تقدیم مضافِ الیہ کی کوئی وجہ ہوئی چاہیے۔

”تجھ پر“ کی جگہ ”تیرے پر“ مہل ہے ”تیر“ ضمیر اضافت ہے اس کے ساتھ مضافِ الیہ کا ہونا ضروری ہے مثلاً ”تیرا کمرہ“ تیری کتاب تیرے بھائی وغیرہ، اہل زبان نے ”تیرے نفس“ اور ”میرے نفس“ کے لیے ”تجھے“ اور ”مجھ“ کے الفاظ رائج کر رکھے ہیں۔ اس لیے

یہ نہ لٹپیں اور یہ سمجھ ہیں

۱۔ وہ میرے کو کہتا تھا۔ ۲۔ وہ مجھ کو کہتا تھا۔

۳۔ وہ تیرے کو بلتا ہے۔ ۴۔ وہ تجھ کو بلتا ہے۔

۵۔ میں نے قلم تیرے کوئے۔ ۶۔ میں نے قلم تجھ کو دے دیا تھا۔

۷۔ تیرے پر سلام۔ ۸۔ تجھ پر سلام۔

مان لیا کہ مرا صاحب اپنی اردو نہیں جانتے تھے لیکن اللہ کو کیا بوجگا

حقاً كہ اس نے بھی غلط زبان کا استعمال شروع کر دیا تھا۔  
نہ صرف غلط بلکہ بعض اوقات میں بھی

## الہامات غلط زبان میں

(۱)

(براہین ص ۶۰)

آخری فقرے مترجمہ یوں کیا ہے۔  
”خدا کے نام  
بل نہیں سکتے۔“  
(مکتوبات، احمدیہ ح اول)  
ص ۶۱

(۳) (حقیقتہ الوجی ص ۳۵)

(۴)

(براہین حاشیہ ص ۵۵۶)

(۵) (براہین ح- درج ص ۳۷۹) (جہگڑا اللہ)

(۶) (براہین ح- درج ص ۳۷۷)

ہے کوئی فقرہ درست ان الہامات میں؟ یہ خدا کا کلام ہے اور کسی قدر مقام حیرت ہے کہ خدا انگریزی نہیں جانتا۔ یوں معلوم ہوتا ہے کہ یہ پانچوں جماعت کے کسی بچے کی انگریزی ہے۔

” سیرت المہدی میں ” درج ہے۔

جنابِ مرا صاحب نے سیالکوٹ کی محترمی کے زمانے میں ایک نائٹ سکول میں انگریزی کی صرف ایک دو ابتدائی کتابیں پڑھیں۔  
ملخص ( حصہ اول ص ۱۳۷ )

جنابِ مرا صاحب فرماتے ہیں۔

” یہ بالکل لغو اور بہودہ امر ہے کہ انسان کی اصل زبان تو کوئی اور ہو، اور الہام اس کو کسی اور زبان میں ہو۔ ”

( پشمہ معرفت ص ۲۹ )



## بُحْرَى الْهَمَاتِ

- ۱۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔  
”میں نماز پڑھوں گا اور روزہ رکھوں گا۔“  
(البشری ح ۲ ص ۹)
- ۲۔ ”تو ہمارے پانی سے ہے اور وہ بندولی سے ہیں۔“  
(انعام آنحضرت ص ۵۵)
- ۳۔ ”بابو الہی بخش چاہتا ہے کہ تیر حیض دیکھے۔“  
(تمہرہ حقیقتہ الوجی ص ۱۵۲)
- ۴۔ حضرت مسیح موعود نے ایک موقع پر اپنی حالت یعنی پر فرمائی کہ کشش کی حالت اس طرح طاری ہوتی کہ گویا آپ عورت ہیں اور اللہ تعالیٰ نے رجولیت کی قوت کا انہیاً فرمایا۔  
(ثیریکیت ۳۷ اسلامی فرقہ اپنی مصنفہ قاضی یا ر محمد)
- ۵۔ (بڑیں الحمدیہ ص ۱۵۶)
- ۶۔ ”وَلَمَّا كَانَ لَهُ الْمُؤْمِنُونَ مُؤْمِنًا بِهِ مُسْلِمًا“  
(بڑیں ح در ح ص ۲۳)
- ۷۔ ”اسے انکی ابدی خدا بیٹھیوں کو پکڑ کے آ۔“  
(حقیقتہ الوجی ص ۱۰۳)

۸۔ ”زندگی کے فیشن سے دُور جائیدے ہیں۔“

(تحقيقه الوجي ص ١٠٣)

۹۔ ”خدانے ایسے الہامات میں میرا نام بیت اللہ بھی رکھا ہے۔۔

۔۔۔۔۔ ایک آدمی میرے پاؤں چوم۔ ہاتھا درمیں

کہہ رہا تھا کہ میں جگر اسود ہوں۔“

(اربعین نمبر حاشیہ ص ۱۶)

۱۔ "۵، مارچ ۱۹۵۷ء کو خواب میں اکی فرشتہ دیکھا جس نے اپنا

نام یعنی ٹھیک بتایا۔

(حقيقة الوجه ص٢٣)

”اتے میں تین فرشتے آسمان سے آئے۔ ایک کا نام خیراتی تھا۔“

١٥٩ ص- ج. النبي- حات

۲۳۔ فزوری <sup>۱۹۵</sup> کو حالت کشفی میں جب کہ حضوری کی طبیعت  
ناساز بھی ایک شبیتی دکھائی گئی جس پر لکھا تھا "خاسا پیر پنٹ"  
(مجموعہ المہات و مکافات ص ۳۸ وحی مقدس)

۹۔ اے ”دس دن کے بعد میں موجود کھاتا ہوں۔“

(بِرَمَنْ ج. دو رَجْ م٢ ص٦٩)

## ہمل الہامات

۰۱۔ ”خدا کی فینگ اور خدا کی مہر نے کتنا بڑا کام کیا۔“

(حقیقتہ الوجی ص۹۴)

۰۲۔ ”بڑے تھوڑے دن رہ گئے ہیں، اس دن خدا کی طرف سے سب پر اڑاسی چھا جائے گی، یہ ہو گا۔ یہ ہو گا۔ یہ ہو گا۔ پھر تیراوا افق ہو گا۔ تمام عجائبات قدرت دکھلانے کے بعد تمہارا حادثہ آئے گا۔“

(حقیقتہ الوجی ص۱۔۷ - ۱۰۱)

۰۳۔ فی شائلِ مقیاس۔ (حقیقتہ الوجی ص۲۸)

۰۴۔ ایلی ایلی لاما سبقتنی ایلی اوس

(برہین ص۵۱۲)

۰۵۔ ”ربنا حاج - ہمارا رب حاجی ہے۔“

(برہین ج. دو. ح. م۳ ص۵۲۳)

۰۶۔ اشکر نعمتی رایت خدیجتی۔

(میری نعمت کا شکر کر کہ تو نے میری خدیجہ کو دیکھ لیا۔)

(برہین ص۵۵)

۰۷۔ ھوشنا نغسا

برہین ج. دو. ح. م۳ ص۵۵۶

۰ ۱۔ پریشن۔ عمر۔ پر ای طوں یعنی پڑا طوں یعنی پلا طوں۔  
 (مکتبات احمدیہ جلد اول ص ۶۱)

---

جناب مزرا صاحب کا ارشاد ہے۔  
 ”خدا تعالیٰ کا کلام لغوباتوں سے منزہ ہونا چاہیے۔“  
 (ازالہ ادہام ج۔ اول ص ۱۵۵)

---

(دسوں باب)

# وَسْعَتِ عِلْمٍ

جناب مزا صاحب بار بار فرماتے ہیں کہ میری معلومات خدائی میں  
 اور میں نے علم بڑا راست اللہ سے حاصل کیا ہے  
 سَمِيُّكَ الْمَوْكُلُ وَعَلِمْنَاهُ مِنْ لِرْنَا عِلْمًا  
 (اے احمد! میں نے تیرانام متوكل رکھا۔ اور مجھے اپنی طرف سے  
 علم سکھایا۔)

(راز اللہ ص ۶۹۷)

وَعَلِمْتَنِي مِنْ لِرْنَهُ وَأَكْرَمْتَنِي (خطبہ البامیہ ص ۱۶۳)  
 (اللہ نے مجھے اپنی طرف سے علم سکھایا اور عزت دی)  
 وَحَبَّ لِي عَلَوْمًا مَقْرَسَةً نَقِيَّةً وَمَعَارِفَ مَسَافِيَّةً جَلِيلَةً  
 وَعَلِمْتَنِي مَا لَمْ يَعْلَمْ غَيْرِي مِنْ الْمُعَاصِرِينَ  
 (ضییمہ انعام آنحضرت ص ۱۰۷)

(اللہ نے مجھے پاک مقدس علوم نیز صاف و روشن معارف عطا کیے  
 اور وہ کچھ سکھایا جو میرے سوا کسی اور انسان کو اس زمانے میں  
 معلوم نہ تھا۔)

آئیئے۔ نہ "ان صفات دروشن معارف" کا جائزہ لیں۔

۱۔ سیرت مقدسہ کا بڑا طالب العلم اس حقیقت سے آگاہ ہے کہ  
حضور علیہ السلام کے والدِ فریم آپ کی ولادت سے چند ماہ  
پہلے ایک تجارتی سفر میں فوت ہو گئے تھے اور آپ کی والدہ ماجدہ کا انتقال  
پورے سے چھ برس بعد ہوا تھا لیکن جناب مرزا صاحب اپنی آخری تحریر میں  
فرماتے ہیں۔ "تاریخ کو دیکھو کہ آخرت صائم دبی ایک قیمی رُث کا انتقال میں  
کا باپ پیدائش سے چند دن بعد بی فوت ہو گیا۔ اور ماں صرف چند ماہ کا پھر  
چھوڑ کر مرگی تھی۔" (پیغام صلح ص ۱۹۔ ۶۰)

مت ہجولیہ کہ یہ مرزا صاحب کی آخری تحریر تھی جو انہیں برس کے  
علمی مطالعہ کا پھر دیتی۔ پھر تحریر بھی اس بستی کے متعلق جن کا ذکر سر  
ذبان پر اور چہرہ چاہرہ گھر میں ہے۔ اور واقعہ بھی ایسا جسے بمار سے لاکھوں روپیہ  
تیرہ سو برس سے گھنی گلی سنارے ہے میں اور جس سے جما۔ سے پوٹے نبوت  
پکے بھی آگاہ ہیں۔ حیرت ہے کہ جناب مرزا صاحب تاریخ نبوی کے اس مشبوہ  
ترین واقعہ سے بھی بدے خبر نکھلے۔

۲۔ خوارزم شاہی خاندان میں کا پائیہ تخت خیوه یا خوارزم  
(روسی ترکستان) تھا۔ شاہ رشتنہ میں برسر اقتدار  
آیا۔ اور شاہ (۱۷۲۱ء) تک زندہ رہا۔ یہ کل آٹھ بادشاہ تھے پہاڑ  
انوشتگین۔ اور آخری جلال الدین منکری۔

(طبقات سلاطین اسلام از زمین پول)

مترجمہ عباس اقبال اپریل ۱۹۶۱

اسلام کا مشبوہ حکم بُر علی بن سینا شہ (شہنشہ) میں پیدا ہوا اور شہنشہ (شہنشہ) میں خوارزم شاہیوں کے نامہ سے بیانیں برس رقمری، یہ مدد فروخت ہو گئی تھی۔

١- تاريخ الحكمة الفقهية بالكلمات

لکھن :-

جناب مرزا صاحب فرماتے ہیں۔

” اور پھر دیکھا کہ خوارزم بادشاہ جو لوگی سینا کے وقت  
میں تھا۔ ”

(مجموعه المباحثات و مکاشفات از منظوره ایشی ص ۲۶۹)

جناب میاں نعمود احمد صاحب فرماتے ہیں۔

"خیرت مزاحاہ کی کتب بھی جبریلی تائید سے مکھی

گینہ: رانفل، اجنبی سے ۱۹۳۷ء

یعنی جو اس خدیجه اسلام بھی تاریخ کے سبھی معمولی طاقتیات

سے بے خبر تھے۔

ذمہ ب مرزا عاصی فرمائے ہیں۔

آخری زمانہ میں بعض علمیوں کی خردی گئی ہے۔

انہیں کس وہ علیفہ سے کم نسبت بخواہی میں لکھا ہے کہ آسمان سے اس کے لیے دن آئے کی کہ هذا خلیفۃ اللہ المبدی۔ اب سوچو کہ یہ حیث کس پایا اور مرتبا کی ہے جو ایسی کتاب میں درج ہے جو اصحاب الکتب بعد کتاب اللہ ہے۔ (شہادت انقران ص۱۳)

انہا بنتے بخواری۔ اور انہ اول تا آخرہ ہر مظر پر ہ جائیے یہ حیث نہیں ملتے گی۔

« میرے اندر ایک آسمانی روح بول رہی ہے جو میرے لفظ نقط اور حروف حرف کون نہیں بخشتی ہے ۔ 』

(اذالہ حدیث ۵۴۳)

حضرت موسیٰ علیہ السلام کو اللہ نے حکم دیا تھا اگر قوم میں کوئی جمعوتا بی پیدا ہو جائے تو اسے قتل کر دو۔  
لیکن وہ بنی جو ایسی گستاخی کرے کہ کوئی بات میرے نام سے ہے جس کے کہنے کامیں نے حکم نہیں دیا اور معمور عدالت کے نام سے کہے تو وہ بنی قتل کیا جائے۔

(راستہنا باب ۱۸ آیت ۶۰)

لیکن جناب مرزا صاحب دلیل افتراق کے سلسلے میں اس آیت کا ترجمہ یوں کرتے ہیں۔

لیکن وہ بنی جو ایسی شرارت کرے کہ کوئی کلام میرے نام سے کہے جو کہ میں نے اس کا حکم نہیں دیا کہ لوگوں کو سنانا اور وہ جو کلام

کمر سے دوسرے میور دس کے نام پر وہ نبی ہر جانے گا۔

(ضمیمہ اربعین ۳-۹ ص ۹)

کجا یہ حکم کہ "قتل کیا جائے" اور کجا یہ خبر کہ "مر جانے گا" بائیل کے تمام تراجم جو آج تک دنیا میں ہو چکے ہیں، ملا حظہ فرمائیے یہ ترجمہ کہیں نہیں ملے گا، جناب مزرا صاحب عبرانی زبان سے ما آشنا تھے اور بائیل کے تراجم افراد نے نہیں بلکہ عبرانی علماء کی پوری جماعتوں نے برسوں میں کیے تھے ان لوگوں نے ہر برفظ کی پوری چان میں کی تھی۔ ان کے ترجمہ کو متعدد کرنے کے لیے زبردست الغزی دلائل کی ضرورت ہے جو مزرا صاحب نے پیش نہیں فرمائے اور بغیر از سند نیا ترجمہ پیش کر دیا تھا ہر بے کہ ایسا ترجمہ قابل قبول نہیں ہو سکتا۔

"وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْعَوْنَىٰ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَىٰ ه"

(سیع موعود کوئی بات اپنے پاس سے نہیں کہتا۔ بلکہ اس کا کلام خدا تعالیٰ

وَحْيٌ ہے)۔ (اربعین ص ۹ ص ۹)

۱۹ "جب اسلام کا آفتاب لصفت النبیا پر تھا اور اس کی بیرونی حالت گویا حسن میں رشک یوسف تھی اور اس کی بیرونی حالت اپنی شوکت سے اسکندر یہ رومنی کو شرمندہ کرتی تھی"۔

اشہاد القرآن ص ۱۳

یونان کے مشہور فارغ کا نام اسکندر تھا۔ اسکندر نہیں تھا۔ سکندر۔ وہ کام مشہور تھا۔ بجرہ دوسرے سال میں تھا کی جیسا سکندر اعظم تھا۔

وہ ایسے نہیں ہے کہ اپنے ایک کام کی وجہ سے اسے آئندہ میں دبئے گئے ہے۔  
تو اس بکھرے میں وہی کہنا بھروس بوجعل نے میرت ہے جیسے ذالا ہے  
(پیغام صلح ص۲)

حضرت مسیحؐ کے متعلق ارشاد ہوتا ہے۔  
”سارے قرآن میں ایک دفعہ بھی ان کی خارق عادت زندگی کا وہ  
ان کے دوبارہ آنے کا ذکر نہیں“  
(آسمانی فیصلہ ص۵)

”قرآن مجید میں آنے والے مجدد کا ب فقط مسیح موعود کہیں ذکر نہیں“  
(شہادت القرآن ص۱)

اور پھر فرماتے ہیں:-  
”یکین صورہ تھا کہ قرآن شریعت اور احادیث کی وہ پیش گویاں  
پوری ہوتیں جن میں لکھا تھا کہ مسیح موعود حیثیت پر ہو گا، تو اسلامی علماء  
کے ہاتھ سے ذکر اٹھائے گا۔ وہ اس کو کافر قرار دیں گے اور اس کے  
قتل کے لیے فتوے دیئے جائیں گے۔“  
(اربعین بہت ص۱)

قرآن میں ایسی پیش گویی کہاں ہے۔ دوسرے نہ یادہ مرتبہ پڑھ  
چکا ہوں۔ ایک نقطیک مسیح و علماء کے تقادم کے متعلق میری نظر سے  
نہیں گزرا۔ کیا کوئی احمدی عالم کرنی ایسی پیش گویی دکھا کرہ میری جانت  
کو یعنی ذہن میں گئے؟

علمیات نہیں اس صیفت کو دانت رچیے ہیں رہن۔  
پسے رحم کے سامنے اکب اندا انگریزی میں ازوں تبلیغاتی  
منتظر رہتا ہے جو نئی مخالفت کے ذلت ماں الحیات کا کوئی ذرہ رہے انگریز  
میں سپریم کہتے ہیں۔ اس اندر سے مل جاتا ہے تو یہ دلوں اکب دوسرے  
کو مغضوب پکڑتے ہیں پھر سرک کر رحم میں چلے جاتے ہیں۔ رحم کا منہ بند  
ہو جاتا ہے اور اس کے بعد ولادت تک کوئی سپریم قطعہ رحم میں داخل نہیں  
ہو سکتا یہ اکب ٹھوس حقیقت ہے۔

لیکن

خباب مرزا صاحب فرماتے ہیں۔

الله تعالیٰ فرماتا ہے داولات الاحمال۔  
یعنی حمل والی خود توں کی طلاق کی عدت یہ ہے کہ وہ وضع حمل کے  
بعد طلاق کے دوسرا نکاح کرنے سے دست کش رہیں۔ اس میں یہی حکمت  
ہے اگر حمل میں نکاح ہو جائے تو ممکن ہے کہ دوسرے کا بھی نطفہ مٹھہ جائے  
اس صورت میں نسب ضائع ہوگے۔ اور یہ پتہ نہیں لگے گا کہ وہ دلوں  
لڑ کے کیس کیس باپ کے ہیں۔ (آنینہ دھرم ص ۲)

---

اگر باعذ اللہ نہیں مل کی مات میں بھی نطفہ تجھہ جائے۔ اور میلے حمل پر تپارا رہ  
لے۔ جیکے جوں دو ماں سے بعد دوسرا مل تجھہ ماتے جو اکب ناد کے بعد ہو یعنی  
دو۔۔۔ بھو تو ماہ۔۔۔ بعد پیدا ہو۔۔۔ جو۔۔۔ جسروں مالے سال۔۔۔ بھی نسمی۔۔۔ ہے

اکیں اور دلچسپ بات سنئے ۔  
 اور موتی کا کیرا بھی اکیں عجیب قسم کا ہوتا ہے اور بہت  
 نر ہوتا ہے اور لوگ اس کو کھاتے بھی ہیں ۔  
 ۱۔ پشمہ معرفت ص ۳۲۷)

ہے کوئی گوہر شناس جو اس لئتی تائید کرے ۔  
 ہم نے تو سن رکھا ہے ۔ میر فہد۔ بہت مذکاً گوشت  
 بڑا غنیمہ اور محنت افرا ہوتا ہے میں آپ فرماتے ہیں ۔  
 ”میر کے گوشت میں طاعون پیدا کرنے کی خاصیت ہے ۔  
 ۱۔ سیرۃ المہدی حسنہ دوم ص ۱۲۲)

کیا کوئی ماہر طب اس پر روشنی ڈالیں گے ؟  
 آپ کا چوتھا فرینڈ مبارک (حمدہ) صفر ۱۷۰۷ھ کو بودہ  
 چہار شنبہ پیدا ہوا تھا اس کی پیدائش پر فرماتے ہیں ۔  
 ” اور جیسا کہ وہ چوتھا بڑا تھا اس حساب سے اس نے اسلامی  
 مہینوں میں سے چوتھا یعنی صفر اور ہفتہ کے دنوں میں چوتھا دن یعنی چار شنبہ  
 اور دن کے گھنٹوں میں سے بعد از دوپر چوتھا گھنٹہ لیا ۔  
 (تریاق القلوب ص ۱۳)

اسلامی سال مختار سے شروع ہوتا ہے جس کا دوسرا مہینہ چھپے صفر  
 لیکن آپ اسے چوتھا فردا دیتے ہیں۔ پھر اسلامی ہفتہ شنبہ سے شروع ہو جائے  
 جمعہ چھتم ہوتا ہے

۱. پیغام صالح صد

امک طبیعتہ نہیے۔

وزیر کھو کر وہ خصی نہ رہتا ہے

۲۳

اور سہ بھی کہ

“میں بغیر خدا کے بلا نہ بول نہیں سکتا اور بغیر اس کے دکھانے  
دیکھ نہیں سکتا۔”

(حقیقتہ الودی ص ۲۶۸)

# نبی فضیل الحدیث ہوتا ہے

تجربہ شاید ہے کہ وہی فلسفی، حکیم ادیب یا شاعر قبولیت عامہ حاصل کرتا ہے جس کا انداز بیان بہت شستہ، بہت سبستہ، سلیس اور بلند ہو۔ مولانا آنند کی "آب حیات" سعدی کی گلستان اور حریری کی مقامات اسی یئے مقبول ہوئیں کہ یہ کتابیں فضاحت و بلاغت کا شاہکار تھیں۔

خود اپنے زمانے میں دیکھنے مولانا ابوالکلام آزاد، علامہ نیاز فتحوری داکٹر احتشام حسین، احمد ندیم فاسی، قصیل شفافی، علامہ مشرقی، جگر مراد امباری جوش طبع آبادی، مولانا لفڑ علی خاں، اعیاز علی تاج وغیرہم کو دنیا نے مل مددب میں اسی یئے مقام بندہ حاصل ہے کہ ان کی انشاد ادب ترجم اور جستگی کا درجنوازہ انتراج ہے انسان فطرت احسن پسند واقع ہوا ہے جس کے مظاہر ہے شمار میں ہے مخفیانیں یہ دربار یہ چشمے یہ لنفے یہ زعنفرے یہ زنگین پھول یہ طبع چہرے ہے دلنا تے جوئے شعر یہ برا تے جوئے جملے سب حسن کے نشیں میں تاریخ کو دیکھنے

لے جنی ہے میں مصاہد و بلاغت الگ الگ دھنٹ بیٹ جنمے س کت  
میں سس اسیا تو صراحت رسدی ہے۔ (مسنون)

جن عیب در سماہ میاں کی تقریر میں جماعت بنک اور تحریر میں مولیٰ محمد جون آف آک کی آتش بیانی نے سارے فرانس میں آگ لکادی تھی۔ شبلہ کی بند تقریروں نے جرمی کو فولادی چنان بنا دیا تھا۔ چرچ پ کے حیات انگریز طبیوں نے جنگِ علیم (۱۹۴۵-۱۹۴۶) کا پالنسہ پیٹ دیا تھا۔ علامہ اقبال کی اعجاز سرائی نے دس کروڑ مسلمانوں میں آزادی کی آگ بھر کادی تھی اور قائدِ اعظم کی آتش نوازی نے دنیا کی سب سے بڑی اسلامی سلطنت کو حجم دیا تھا۔ اس میں رولانی و بہتگی نہ ہوتا قطعاً کوئی نہیں سنتا تھا اپنے قرآن مکمل جہبہ ہی کیوں نہ سنار ہے ہوں۔

فضاحت ایک نہایت کمیاب جو سرہے جو کہ دُرود میں سے ایک کو متاثر ہے۔ بندوپاک کے پچاس کروڑ نفوس پر نظر ڈالیے اور فرمائیے کہ ان میں فیضِ البيان ادیب و خطیب کتنے ہیں۔ شاید آپ پچاس نام بھی نہ بتائیں یہی حال دیگر علاک کا ہے۔

فضاحت ایک ایسی طاقت ہے جس نے دنیا میں بزرگ انقلاب بپا کیے آج سے سارے تیرہ سورہ س پہلے کے اسلامی انقلاب پر نگاہ ڈالیے ہے کس کا ایغاز تھا کہ شتریان جہاں بان بن گئے تھے اور ان منتشر قطروں میں صمدنوں کا جلال پیدا ہو گیا تھا۔ صرف فضیح و ملین قرآن کا جس کا ہر قطع بختا ہوا ساز تھا اور ہر دلگذرا بات حضور علیہ السلام کے منہ سے نکل کر سیدھی ہوں میں جا بیٹھتی اور سورج میں ایک آگ بھر کادیتی تھی۔ اگر قرآن جو سرہات سے عاری ہوتا تو شاید کوئی کان اس کی طرف متوجہ نہ ہوتا یہ قرآن کی دست افرید موسیقی کا اثر تھا کہ ہند آلات سن رخاتی کے نسائی نسوف سے

بھیگ گئے تھے۔ فاروق کی تین خوب آشام دفع سلام کے لیے بے ہام ہو گئی تھی۔ اور قصیرِ روم نے مایوس ہو کر کہا تھا۔

”اگر عربوں کی حالت وہی ہے جو اسے قاصد تھے تو اسے بیان کی ہے تو سن لو کہ وہ بہت جلد اس زمین کے مالک بن جائیں گے جو آج میرے قدموں کے نیچے ہے؟“

داناؤں سے سنا ہے کہ قلم ملوار سے بڑی طاقت ہے لیکن کوئی ناقلم، وہ قلم جو چھوٹا بر سانے پہ آ جائے تو محاذ کو رشکِ ارم بنادے اور شعلہ بر سانے لگے تو فضاؤں میں چنگاڑیاں دیکھنے لگیں نہ وہ قلم جو ملبند سے ملبند تخيیل کے پیٹ میں چھرا بن کر پیوست ہو جائے۔

فراحت کیا ہے یہ ایک طویل بحث ہے مختصر ایک الفاظ میں ترجمہ ہو بندشوں میں ہوتی ہو۔ تحریر میں روانی ہو کلام حشو و نہاد سے پاک ہو خلاف فاورہ نہ ہو۔ الفاظ موضوع کے مطابق ہوں۔ اگر خطیب کسی مجھ کو جانبازی کا سبق دے رہا ہے تو اس کے کلام میں زور تسلسل پیش اور جلال ہو۔ اگر کربلا کا منظر کھینچ رہا ہے تو رقت سوز اور گداز ہو۔ مصلی بندہ شیں اورست ترکیبیں بات کو نیم جان بنادیتی ہیں اور سخا طب کو مضمحل ذوق و غالب نے بارہا ایک بی مضمون پر قلم اٹھایا۔ چونکہ ذوق بے حد بد ذوق تھا اس لیے اس کا بہر تخيیل ملکہ مل گرا۔ اور غالب اپنے حسن مذاق حسن تخيیل اور حسن بیان کی بد ولست ارب پرستوں کا معبود بن گیا۔ فلسفہ تندگی پر دونوں مع آزمائی کرتے ہیں۔ ذوق کہتا ہے

ذوقِ اس بحروفتائیں کشتبی عمرِ روان

بس جگہ جا کر نگئی دوئی لنسا ہو گیا

بحرف زندگی "بحرفنا" کہنا۔ بس جگہ جا کر "میں میں جسم جمع کر دینا" ورنہ  
کو "دوئی" بامدھتا "بن گیا" کی جگہ ہو لیا فنا او۔ صرف ایک شعر میں "اس"  
"روان" اور "جاہار" جیسے میں زوائد (فاسد الفاظ) بھر دنیا بد مذاقی کی انتہا ہے  
و دسری طرف غالب زندگی کو ایک ایسے "خش سرکش" سے تشبیہ  
دنیا ہے بوسریت بھاگا جا رہا ہے۔ وہیستہ زدہ سوار کے ہاتھ بگ پر نہیں او۔  
تر پاؤں سکاب میں میں کون کہہ سکتا ہے کہ اس سوار کی منزل کہاں ہو گی۔  
او۔ انعام کیا۔

و میں ہے خش عمر کہاں دیکھیے تھے

نے ہاتھ بگ پر سے نہیا ہے رکاب میں

کسی فلسفی سے پوچھئے کہ زندگی کی کتنی صحیح تصوری کیجئی ہے اور کسی  
لیب سے پوچھئے کہ زویبیان اور رفت تھیں کے لحاف سے یہ کتنا فیض شعر ہے۔  
تو ہم کہہ یہ رہے تھے کہ دنیا میں وہی ادیب و خطیب کامیاب رہتا ہے  
جو وصفِ فضاحت کا حامل ہو۔ اور میں وجہ ہے کہ اللہ نے ہر ہنی کو اعجاز فتح  
علما کیا تھا۔ جناب مزا صاحب بھی فضاحت و بلاغت کی انقلابی طاقت سے لگا  
تھا۔ اور اسی لیے بار بار فرماتے ہیں۔

"قصار عونی فی فساحة البيان"۔

(ضمیمه تھغہ گولڈریر)

(اللہ نے اپنے فضل سے مجھے فضیح البیان بنایا۔)

"إِنَّمَا أُوتِيتُ بِالْأَيَّاتِ وَالْقُوَّةِ الْقَدِسِيَّةِ وَحْسُنَ الْبَيَانٌ"

(خطبہ الہامیہ مک)

(اللہ نے مجھے نشانات دیے۔ نیز قوت قدسیہ اور مسن بیان

کی نعمت عطا کی۔)

كَلَامٌ أَفْصَنَتْ مِنْ لَدُنْ رَبِّ حِكْمَةٍ

(حقیقت، جو حی مک)

و میرے کلام کو۔ ربِ حکیم نے فضیح نایا۔

ہناب مرزا صاحب کے۔ سعادت پائی۔ باون میں شے میں۔ عربی۔

فارسی۔ زبان۔ انگریزی۔ اور۔ نجایق۔ نجایق میں صرف ایک آدھا بام ہے۔ اندر یہ توں صفحات لگائیں۔ یہ دو۔ جو ہو چکے میں۔ مرنی بیان میں آپ نے بہت کچھ بکھا ہے۔ خطبہ الہامیہ۔ سورہ فاتحہ کی تفسیر۔ اعجاز المیسع اور چند دیگر قصائد و مقالات۔ آپ عربی زبان میں مہارت۔ کہتے ہیں۔ قلم برداشتہ مکھتے ہیں۔ اور خوب بکھتے ہیں۔ پونکہ کسی غربی زبان پر پڑی۔ قدسیت شامل کرنا دشوار ہے اس یہے یہاں بھی لغزشیں پانی مانیں۔ کہیں فعل و فاعل میں تطابق نہیں کیں۔ منیر و مرجع میں ہم آبنگی نہیں۔ اور کہیں نجایق نجایق کو عربی میں مستقل کرو ہے۔ یہ ان غلط کم سبیں لیکن موجود مزدہ میں۔ تفصیل کا انتظار۔ فرمائیے۔

آپ کافا۔ سی کلام۔ میرزا شعرا پر مشتمل ہے۔ زگ استادانہ ہے۔ شکل زمیں میں کامیابی سے اشعار کہتے ہیں۔ مصنفوں اصول یا عشق یا قول

ہے اور کبھیں لمبیں ایسے اشعار۔ جسی آجاتے ہیں کہ بے ساختہ داد دینا پڑتی  
ہے۔ بعض اشعار میں اقبال کا نگہ اور فلسفہ جھکتا ہے۔ مثلاً

از نیقین ہامی نہایہ غائب  
کل نہیں کس لبعد عالم ہے (بڑیں)  
(نیقین سے وہ عالم پیدا ہو جاتا ہے جس کی مثل سو دنیاوں  
میں نہیں مل سکتی) (ایا)

چو شام پر غبار و تیرہ حال عالم لئے جنم  
خدا ہر دسے فزود آرد و خاہائے سحرگاہم (بڑیں)  
دغبند آکو شام کی طرح دنیا تاریک ب سورہی ہے خدا ان غلتوں  
پر میری دعا ہائے سحر ناذل کرے۔

زبان و تخیل کے لحاظ سے خوب شعر ہے جس کو پہلے چکے ہیں کہ غیر زبان میں  
لکھتے وقت اخلاقی سے بچنا بہت مشکل ہوتا ہے۔ آپ کا فا۔ سی کلام بھی فرنگی  
سے خالی نہیں۔ باقی رہا آپ کا ارد و کلام۔ تو اس پر جم قدم سے بسط کے ساتھ  
خط و ملنا چاہتے ہیں۔

# محل الفاظ

دانہ، ذیں میں چند الفاظ بے ترتیبی سے بھرے ہوئے ہیں

محمود

خالد لاہور

گیا سے

ملنے

ان الفاظ کو کئی طرح ترتیب دیا جا سکتا ہے۔ مثلاً

خالد لاہور سے گیا ملنے محمود

لاہور خالد سے ملنے گیا محمود

گیا لاہور ملنے محمود خالد سے

قس علی بذریعہ اور یہ سب صورتیں غیر فصیح کہلائیں گی اس لیے کہ اجزائے جمد اپنے محل پر نہیں اروہ میں فعل آخر میں ہوتا ہے فاعل پہلے اور ویگر معاملات بعد میں، جو کہ ملنا، لاہور میں پہنچنے کے بعد ہی ہو سکتا ہے اس لیے لاہور کا ذکر پہلے آنا چاہیے۔ تو ان الفاظ کی صحیح ترتیب یہ ہو گی۔

محمود خالد سے لاہور ملنے گیا

لاہور کے بعد میں اور ملنے کے بعد کے لیے ایجاز (اختصار) کی خاطر حذف کر دیتے گئے کہ ایجاز جان فضاحت ہے۔

دوسرا مثال:- "ماں محمود کو میں نے۔"

اس جملے میں "ماں" فعل ہے جس کا صحیح مقام آخر میں ہے "میں"  
فاعل ہے اور محمود مفعول۔ فاعل مفعول سے پہلے ہونا چاہیے اس لیے  
جملے کی صحیح صورت یہ ہے۔

"میں نے محمود کو ماں۔"

صحیح فصاحت کی بنیاد ہے اگر کسی فقرے میں قواعد کی اغلاظ وجود  
ہوں تو وہ ضیع ہو جی نہیں سکتا۔ ان الفاظ پر عنور فرمائیے۔ فلاسفہ فلاطونی۔  
گروہ خیر مخفف علم صرف۔

سب کے سب فیض الفاظ ہیں۔ ان کی ترتیب اس طرح بھی ہو سکتی  
ہے۔ فلاسفہ کا فلاطونی گروہ صرف علم کو خیر مخفف سمجھتا ہے۔  
اور اس طرح بھی:-

"فلسفہ کے فلاطونی گروہ صرف علم کو خیر مخفف سمجھتے ہیں۔"  
پہلا جملہ فیض ہے اور دوسرا غیر فیض۔ اس لیے کہ دوسرے میں جمع و مفرد  
الد مؤنث و ذکر کی تجزیہ نہیں کوئی گئی۔

تو گویا فصاحت کے لیے ضروری ہے کہ کلام اغلاظ سے مبترا ہو اور یہ  
لفظ اپنے صحیح مقام پر ہو۔ جب ہم جناب مزاصاحب کی تحریرات کو اس نقطہ نظر  
سے دیکھتے ہیں تو انداز پچاس فیصد ایسے جملے ملتے ہیں جن کی ترتیب فلسفی  
نہیں۔ چند امثلے مار حظہ ہوں۔

اوراکیب جماعت محققین کی بھی یہی معنی آیت موسوفہ بالا

(ازالہ ص ۴۲۶)

کے یقینی ہے۔

اردو میں مضاف الیہ ہمیشہ پہلے آتا ہے لیکن یہاں مضاف ایک جماعت پہلے ہے۔ اسی طرح "بھی معنے" (مضاف) "آیتِ موصوفہ" (مضاف الیہ) سے پہلے مذکور ہوا۔ "موصوفہ" میں "بالا" کا مفہوم موجود ہے اس لیے "بالازائد" ہے، جملہ یوں ہوتا چاہیے تھا۔

"اور محققین کی ایک جماعت بھی آیتِ موصوفہ کے بھی معنے لیتی ہے" "خدا تعالیٰ کے ساتھ ان لوگوں کو نہایت کامل و فاداری کا تعلق ہوتا ہے"

(ازالہ ص ۴۲۶)

"کو" علامتِ مفعول ہے نہ کہ نشانِ اضافت۔ اس لیے یہاں "کا" چاہیے۔ کے "ساتھ" کی جگہ "سے" کافی ہے۔

۰۲۔ اصل بات یہ ہے کہ شیعہ کی روایات کے بعض ساداتِ کرم کے کشفِ لطیف پہ بناid معلوم ہوتی ہے۔

(ازالہ ص ۴۵۶)

"اصل بات" کے ساتھ "معلوم ہوتی ہے" بے معنی ہے کیونکہ وہ مظہر یقین ہے اور یہ محجز اشتباہ۔ باقی فقرہ مہمل ہے "بنیاد" مضاف ہے اور روایات مضاف الیہ دلوں میں سات الفاظ حامل ہیں۔ یہ الفصال علمائے فصاحت کے ہاں نار طاہر ہے جملے میں "کے لیے" کی تکلیر ذوقِ خداش ہے فقرہ یوں ہوتا چاہیے تھا۔

اصل بات یہ ہے کہ شیعی روایات کی بنیاد بعض سادات کرام کے  
کشف لطیف پر رکھی گئی ہے۔

۰۲ کہ میری اس تجویز کے موافق جو میں نے دینے چندہ کے  
لیے سالہ مذکورہ میں لکھی ہے۔ (ازالہ ص ۲۴۳)

ملاحظہ کی یہ ترتیب "دینے چندہ کے لیے"

گو جناب مرا صاحب کی تحریرات میں اس طرح کی ہزار ہاتھاں موجود  
ہیں۔ لیکن ہم صرف انہی امثالہ پر اتفاق ہوتے ہیں۔

## لُقْيَلُ الْفَاظُ

۰۲

جس طرح ایک ساز سے دو قسم کے سُر نکلتے ہیں۔ لطیف و لُقْیل اسی  
طرح الفاظ بھی دو قسم کے ہوتے ہیں۔ بلکے اور بھاری۔ یا لوں سمجھیے کہ بعض الفاظ  
مترنم ہوتے ہیں۔ جیسے بسم، روان۔ عیان دواں۔ قائم وائم وغیرہ۔ اور بعض غیر  
مترنم مثلًا کچھوا۔ بُدھو۔ آگاہی۔ پچھاڑی۔ پنگڑ۔ بھوت۔ بھبوکا۔ لگڑ بگڑ وغیرہ  
ویدہ ہتھیں۔ محبت سے پرم کشتنی سے نیا ہمندر۔ سے ساگرہ۔ پھاٹ سے کوہ  
قطرے سے بوندی عشق سے پیت اور مشوق سے پنیم۔ بلکے اور سُریے  
الفاظ ہیں۔ ادیب کا فرض ہے کہ وہ تحریریں بلکے چیلے الفاظ استعمال کرے

اور ثقلیل و کثیف الفاظ سے پچھے علماء حکما اس حقیقت سے سلاکاہ میں ہیں؟

اس مضمون کو ایک مولانا صاحب یوں ادا فرماتے ہیں۔

علمائے محققین و حکماء مدققین و حاصلین علم المعرفت والیقین وعدانیان اسرار شرع میتین پر یہ حقیقت عامضہ کا لشمنس واضح دمبر ہے۔

یہ تو خیرگزاری کہ مولانا نے الفاظ کو اپنے صحیح مقامات پر رہنے والے وہ ملعوبہ تیار ہوتا کہ عمر مجرسمجھ میں نہ آتا۔

الطبیعت و مترنم الفاظ کا انتخاب، ذوق سلیم کا کام ہے۔ ادبی مذاق جتنا بلند ہو گا۔ انتخاب اتنا ہی اچھا ہو گا۔ اس سلسلے میں مولانا ابوالکلام آناد کو یہ طولی حاصل ہے۔ ایسے ہلکے چھلکے شیرین اور مقبسم الفاظ چھتتے ہیں کہ صفوی قطاس دامان گل فروش بن جاتا ہے میں حال تدیم واختر شیرانی کا ہے میں ان کی نظمیں پڑھتا ہوں تو یوں محسوس کرتا ہوں، گویا غم کی دلیوی ستار بجا رہی ہے اور فہنمیں تماستے انڈیل رہی ہیں، کیا یہی کیف و سرود جناب مزا صاحب کے ہاں بھی موجود ہے؟ نہیں۔ وہاں ادبی سمجھیاں نام کو نہیں۔ وہی علمائے مکاتب کا ہمدرد ارشادیں لیے لیئے غیر ملحوظ جملے اور ثقلیل الفاظ چند مثالیں ملاحظہ ہوں۔

جب ہم اپنے نفس سے بکلی فنا ہو کر درد مندہ دل کے ساتھ

لاید رک وجود میں ایک گھرا غوطہ مارتے ہیں۔ تو ہماری بشریت

الوہیت کے قریباً میں پہنچنے سے عند العود کچھ آثار والذار اس عالم کے ساتھ لے آتی ہے۔

ان کی اخلاقی حالت ایک ایسے عالی درجہ کی جاتی ہے جو تکر اور  
خودست اور کمینگی اور خود پسندی اور بیاکاری اور حسد اور سخن اور زنگ و ملے  
سب دور کی جاتی ہے اور انتشار حصر اور بشاشت عطا کی جاتی ہے۔

(از الہ ص ۲۵)

”اور نیز بیاعث ہمیشہ کے سوچ اور بچاہ اور مشق اور مغفرہ نہیں اور  
استعمالِ قواعد مقررہ فناعثِ مطلق کے بہت سے حقائق علمیہ اور دلائل  
علمیہ اس کو مستحق ہو گئے ہیں۔“ (بلہین ص ۱۲۷)

آپ کا اسلوب بیان از سرتاپ اسٹست بند شوں غیر مریوط ہمبلوں  
اور شفیل ترکیبیں کا ایک غیر فتحتم سلسلہ ہے۔

### ۳۔ تکرارِ الفاظ

علماءٰ نصاحت کا یہ فصلہ ہے کہ ایک ہی لفظ کا بار بار اعادہ  
کلام کو پایہ فضاحت سے گردیتا ہے ہی وجبہ ہے کہ الطیف المذاق شعر ایک  
غزل میں کسی قافیہ کو دو بلدہ نہیں باندھتے اور جہاں تک ممکن ہو کسی جملے میں  
ایک ہی لفظ کے اعادہ سے بھی اجتناب کرتے ہیں۔ ہاں بعض مقامات پر ترمیم  
یا زور پیدا کرنے کے لیے ایک لفظ کو دُہرا رکھا جاتا ہے۔ مثلاً:-

جہاں تیر نقش قدم دیکھتے ہیں  
 خیاں خیاں ارم دیکھتے ہیں (غالب)

---

بسات کا ایک منظر ملاحظہ ہو :-  
 مستی سیمیں ہر سو لزان  
 پتی پتی کیفت بدایاں  
 ہلکی ہلکی بوندیں پرسیں  
 گمش گاشن نغمہ رقمان  
 سبزہ انہجرا دھانی دھانی  
 دنیا ہے زنگین کہانی

---

بہکی بہکی آئی ہوانیں  
 دہکاد ہکارنگِ گلستان  
 بھیگی بھیگی مست فضائیں  
 ذرہ ذرہ محو بسم  
 نظرت میں نعمون کا تلاطم

(مصنف کے درشاعری کی یادگار)

رشت بکا شرکشا کوہ قل و دمن نگر  
 سبزہ جہاں جہاں بیں لالہ جمپ چن نگر (اقبال)

---

یوں کہہ یجھے کہ تکڑا کی دو صورتیں ہیں۔ میمع و قبیح۔ اقتباسات ذیں  
 میں تکڑا کی کوئی نہیں قسم ہے۔ فیضہ آپ پر چھوڑتا ہوں۔

بُوئیسے ہو کر پرانہ سالی کے وقت میں ۔ ۔ ۔

( دیاچہ برائیں صت )

بڑھا پا اور پیرانہ سالی مترادف ہیں۔ اردو میں ”وقت“ کے ساتھ  
”میں مقدر ہوتا ہے۔“

”دوپر کے وقت“، شام کے وقت، ”صحیح“ ہے اور ”دوپر کے وقت میں“ غلط ہے۔

”امہ ار بعہ کی شہادت کو ابی دے۔ ہی ہے۔“

(تھفہ گوئی وہ صد)

شہادت کے معنی بھی گواہی ہیں۔

چنی زمانہ چنی و درس چنی برکات

تو بے نصیب روی وہ چہ ایں شفابا شد

(تہیاق صٹ)

چینی کی گہر دان ملاحظہ ہو۔

” درحقیقت تمام ارادات کلمات اللہ ہی ہیں جو ایک لایڈر ک بھیہد کے طور پر ہیں کی تھے تک انسان کی عقول نہیں پہنچ سکتی ..... ”

(٣٣٠) المحتوى

کی ضرورت؟

اگر کئی مركبات عطفی ایک جگہ جمع ہو جائیں تو صرف آخری معطوف سے پہلے داؤ لاتے ہیں۔ مثلاً:-

”میں نے بازار سے کتاب۔ قلم۔ نسل۔ چاقو اور

روات خریدی۔“

لیکن جناب مرتضیٰ احمدی اس سنت حسنة کو خاطر میں نہیں لاتے بلکہ ہبھٹپڑی ہے اور گئی کہ ایک فقر سے میں اور کافی مرتبا ہوں کا وہ جملہ پھر شرپ ہے اور گئی کہ ایک فقر سے میں اور کافی مرتبا ہوادہ ہوا۔

”اویس تیر بیاعث ہمیشہ کے سونج بچار اور مشق اور مغز انی اور استعمال قواعد مقررہ مناسعات منطقی کے بہت سے تفاصیل علمیہ اور دلائل نقیہ اسن کو مستحضر ہو گئے ہیں۔

## ۴۔ توالي اضافت و توصیف

یہ ایک فنی اصطلاح ہے۔ توالي کے معنی میں تسلسل اور توانتہ ادب اردو میں یہ سنت قائم ہو گئی ہے کہ نثر میں ایک سے زیادہ اضافت یا توصیف بولا نہیں ”اوراق تایخ فضائے گردوں اور لالہ صحراء“ تقدیم است میں لیکن اوراق تایخ، عصر کہن، فضائے نیل فام گہر دلوں اور لالہ تہباۓ صحراء درست نہیں۔

وہ جو یہ کہ دوسری اضافتِ ثقیل ہو جاتی ہے اور مذاقِ سلیم پر گران گزرتی ہے جنابِ مرتضیٰ صاحب اس پابندی سے بھی آزاد ہیں۔ ان کے کلام میں توالی اضافات کا عجیب انقل تا آخر پایا جاتا ہے صرف چند مثالیں حاضر ہیں۔

۱۰۔ وہ لوگ کیسے بد فہم ہیں جو ایسے فریلیعہ کاملہ وصول حق سے اپنے تین متعفni سمجھتے ہیں۔

(ازالہ ص ۲۲)

- ۲۰۔ ”مگر اب بوجہِ احاطہ جیسے مزروں یا تحقیق و تدقیق اور اعتمامِ حقت کے .....“ برائیں ابتداء عنوان (مسلمانوں کی حالت اور اسلام کی غربت)
- ۲۰۔ ”آدمتِ حسویہ اور امتِ محمدیہ میں ان روئے مور و احساناتِ حضرتِ عزت ہونے کے پوری پوری مثالیت ثابت ہو جائے۔“ (ازالہ ص ۲۲۴)

## ۵۔ سخشن و نرواء

ہر شخص جانتا ہے کہ کھانا منہ کافعل ہے۔ چنان پاؤں کا سنساکان کا اور دیکھنا آنکھ کا۔ اس لیے یہ کہنا کہ :-  
زید منہ سے کھاہا ہے۔

۱۰۔

۰ ۲۔

کالوں سے سُن رہا ہے۔

۰ ۳۔

اور پاؤں سے چل رہا ہے۔

درست نہیں۔ ان جملوں میں "منہ سے کالوں سے اور پاؤں سے" فالتوں الفاظ ہیں۔ اسی طرح اس جملے میں۔

"اس کے پاؤں میں توں خدا جانتا ہے کہ ایک چکر سا ہے"

"توں خدا جانتا ہے کہ ایک چکر سا ہے" سب بیکار اور تائید الفاظ ہیں۔

ذوق کے اس شعر میں:-

اے شمع تیری عمر طبیعی ہے ایک رات  
ہنس کر گزار یا اسے روکر گزار دے  
"طبیعی" اور "گزار" فالتوں میں۔

جناب مرزا صاحب کے کلام میں حشو و نزواند کی وہ محبر مارہے کہ اگر ایسے  
تمام جملے جمع کر دینے جائیں تو دس ضخیم مجددات تیار ہو جائیں۔ یہاں صرف  
چند مثالیں حاصل ہیں:-

۰ ۱۔ سو بعد اس کے قرآن قیامت کے آئنے پر اپنے اعجازی  
بیانات اور تاثیرات احیائے موتتے سے دلیل حکم قائم کر  
سہا ہے۔  
(انالہ ۷۲)

اس میں فالتوں الفاظ یہ ہیں:-

۰ ۱۔ سو بعد اس کے کہ  
ایک لفظ "جب" کافی تھا۔  
۰ ۲۔ اپنے اعجازی بیانات  
"اپنے بیکار ہے" اعجازی بیانات

اور تاثیرات احیائے موت کے  
مہل و بے ربط ہونے کے علاوہ  
توالی اضافات سے بھی داغدار ہیں۔

۰۲۰ اجماع ان امور پر ہوتا ہے جن کی حقیقت بخوبی سمجھی گئی اور  
دیکھی گئی اور دریافت کی گئی۔ اور شارع علیہ السلام نے ان  
کے تمام جزئیات سمجھادیئے۔ دکھادیئے۔ سکھلانا مہل ہے۔

(از الہ ص ۴۲۷)

خط کشیدہ جملے بیکار ہیں۔ ان کے تمام جزئیات "جزئیات" مونث  
ہے، اس لیے کی چاہیے، یہ جزئیات دکھانا اور سکھلانا مہل ہے۔

۰۲۱ پھر حب ہم اس آیت پر نظر ڈالیں کہ جو اللہ جل شانہ قرآن شریف  
میں فرماتا ہے۔  
(از الہ ص ۴۲۶)

کیا کوئی آیت ایسی بھی ہے جو قرآن میں نہ ہو تو پھر "کہ جو اللہ  
جل شانہ قرآن میں فرماتا ہے" کی صریحت؟  
یہ ابتداء میں "پھر" کی کیا حاجت تھی اور یہ "کہ جو" کا "جگہ" کا خوب ہے  
اسم موصول (جو آدمی جس کتاب وغیرہ) سے پہلے کہ کا استعمال معیوب  
ہوتا ہے۔ "والیں" کی جگہ "والتبین" چاہیے۔ یہ مضمون ان الفاظ  
میں ادا ہو سکتا تھا۔

بہم جب اس آیت پر نظر ڈالتے ہیں تو ۔۔۔۔۔

”اگر کشتی دین کی ان کی نظر کے سامنے ساری کی ساری ڈوب جائے۔“

( یہاں دیکھئے ہے )

انحصار طکنی تفہیں

- |    |                              |                                                                    |
|----|------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| ۱۔ | کشتی دین کی<br>کشتی دین کی   | دین کی کشتی چاہیے۔                                                 |
| ۲۔ | کی نظر<br>کی نظر             | زائد                                                               |
| ۳۔ | ساری کی ساری<br>ساری کی ساری | بیکار "ڈر بننے" کا مفہوم ہی یہی ہے<br>کہ کوئی چرپائی میں چھپ جائے۔ |

۴- محاوره

محادرہ ایں زبان کی بول چال اور اسلوب بیان کا نام ہے جس کی پابندی لازمی ہے۔ ایں زبان "نعم کھانا" کہتے ہیں۔ "نعم پینا" نہیں کہتے۔

اسی طرح :-

- |    |               |             |              |        |
|----|---------------|-------------|--------------|--------|
| ۱۔ | نقل آثارنا    | یحیج ہے اور | نکل کھینچنا  | غلط ہے |
| ۲۔ | بات کاٹنا     | " "         | " "          | " "    |
| ۳۔ | مکھوکر کھانا  | " "         | بات چرنا     | " "    |
| ۴۔ | مکھوکر پیننا  | " "         | مکھوکر کھانا | " "    |
| ۵۔ | تین پانچ کرنا | " "         | تین سات کرنا | " "    |

- ۰۵۔ تگوئی میں پچاگ کھیندا صحیح ہے اور پتوں میں پچاگ کھیندا غلط ہے
- ۰۶۔ دل لگی ۰۰۰ آنکھ لگی ۰۰۰
- ۰۷۔ دل میں چور بیٹھنا ۰۰۰ دل میں ڈاک بیٹھنا ۰۰۰
- ۰۸۔ دھولس دینا ۰۰۰ دھونس مارنا ۰۰۰
- ۰۹۔ کانوں کا خبر نہ ہونا ۰۰۰ کانوں کا لٹکا خبر نہ ہونا ۰۰۰
- ۱۰۔ کس بانٹ کی مولی ۰۰۰ اور کس بانٹ کا کندو ۰۰۰
- 

جناب مزا صاحب محاورہ کے بھی پابند نہیں ہیں۔ مثلاً:-

- ۱۱۔ ایسے لوگوں کی اندر ورنی حالت ہاتھ پھیلا پھیلا کر اپنی مفلسی نلہر کریں ہے۔ (ازالہ ص۲۲)

محاورہ ہے "کسی کے آگے ہاتھ پھیلانا" یعنی سوال کرنا۔ ہاتھ پھیلا پھیلا کر مفلسی ظاہر کرنا۔ یہ معنی ہے۔

- ۱۲۔ فارسی میں ایک محاورہ ہے "دروغ باقتن" اور ارد و کا محاورہ ہے "جھوٹ گھرنا" جھوٹ بنایا جسجوٹ کے پی باندھنا۔

لیکن جناب مزا صاحب ایک نیا محاورہ پیش فرماتے ہیں۔

"یہ دروغ بے ضرور اسی حد تک بنایا گیا مختار"۔

(ازالہ ص۵۲۴)

دروغ بننا کوئی محاورہ نہیں۔

---

۰۳۔ اردو میں ذرا اور ذرتہ در علجمیہ لفظ میں۔

ذرا - تھوڑا کم - اکیل محر

ذرا تھہر تو سہی۔

ذرا ہوش میں آؤ۔

ذرا عقل کے ناخن لو۔

ذرتہ جمع ذرتات۔ اجزاء غبار

ذرتہ بے مایہ۔ ذرتہ خاک

ذرتہ بھر

اس منزق کو سمجھنے کے بعد اب یہ فقرہ دیکھئے:-

قرآن کریم نے حضرت مسیح کے وفات کے منکروں کو ایسی ترک دی ہے کہ اب وہ ذرتہ نہیں تھہر سکتے۔

”وفات“ مذکور ہے یا یہونٹ اسے جانے و تجھیے۔ صرف یہ دیکھئے کہ آخری جملے میں ”ذرتہ“ کا مفہوم کیا ہے اور اس کا یہ استعمال کہاں تک صحیح ہے؟

”لگ جانا“ اکیل عام فعل ہے جس کے مفہوم سے برکوئی واقع ہے، مثلاً نظر لگ جانا، بیماری لگ جانا، پترے کو

مٹ لگ جانا، کیر لگ جانا۔ یہ محاورات اردو اور پنجابی دروغ میں استعمال ہوتے ہیں اور انہیں سمجھنے میں کوئی وقت پیش نہیں آتی لیکن جناب مزا صاحب کی اکیل وحی میں اس لفظ کا استعمال کچھ اس طرح ہوا ہے کہ کچھ بھی پسے نہیں پڑتا

اللہ فرماتا ہے:-

” میری رحمت تجھ کو لگ جائے گی۔ اللہ رحم کرے گا۔ ”

(تحقیقتہ الوجی ص ۱۷)

کیا رحمت کوئی بیماری ہے جس سے محفوظ رہنے کی بشارت دی جا رہی ہے یادِ حکما یا جاہل ہے کہ اسے میرے نبی ! تو اس وقت میری رحمت سے نفع نہیں سکتا۔ البتہ آخر میں تم پر رحم کیا جائے گا۔ اس طرح کے کئی اور الہام بھی ہیں، جن کی زبان غلط ہے۔

مثال :-

” بچر بہار آئی تو آئے شیخ کے آنے کے دن۔ ”

لفظ ”شیخ“ اردو میں قطعاً استعمال نہیں ہوتا۔ بچر شیخ یعنی رب آقی نہیں۔ بلکہ برستی ہے مزید یہ کہ برف باری سردیوں میں ہوتی ہے نہ کہ بہار میں۔ ایام بہار میں برف پکھننے لگ جاتی ہے۔ ممکن ہے کہ کسی وجہ سے فضائیں سرد ہو جائیں اور بہار میں بھی ایک آدھ دن برف بر سرنے لگے۔ لیکن بہار کے دن برف باری کے نہیں۔ بلکہ برف گدازی کے دن ہوتے ہیں۔ اس لیے اس الہام کی زبان خلافِ خادو اور مضمون خلافِ حقیقت ہے۔

یا یہ الہام ۔

س تو در عزلِ ماچو بار بار آئی

خدا ابر رحمت بہار پیدا نے

(تحقیقتہ الوجی ص ۲۶۶)

پہلا مصعرہ بے وزن ہے، وزن قائم۔ کھنے کے لیے ٹباہ ٹباہ کو نبڑا،  
پڑھنا ہوگا، جو صریحًا غلط ہے۔

جس طرح خود مرزا صاحب کی زبان ڈھیلی ڈھیلی۔ خلافِ محاورہ  
عموماً غلط اور کہیں کہیں مہل بھی ہے۔ یہی حال آپ کے ایامات کا ہے اس  
سے ایک غیر جانبدار نقاد صرف ایک ہی نتیجہ نکال سکتا ہے کہ یہ ایامات و  
مقالات سب ایک ہی دماغ کی پیداوار ہیں۔

## ۷۔ فارسی توصیف و اضافات و حروف فارسی

فارسی مرکب توصیف میں موجود پہلے ہوتا ہے۔ مثلاً:-  
بارِ خنک۔ گلی سُرخ۔ زلفِ دران۔ آپ شیریں اور مرکب اضافی میں  
 مضاف پہلے۔ مثلاً:-

گلِ لالہ۔ سروچن۔ شاخِ گل۔ نواشے عنادل۔

قاعدہ:- فارسی توصیف و اضافات صرف فارسی یا عربی الفاظ میں ہو  
سکتی ہے۔ اگر ایک لفظ ہندی ہو۔ یاد دنوں۔ تو اس صورت  
میں ہندی توصیف و اضافات سے کام لینا پڑے گا۔ اردو میں صفت پہلے ہوتی  
ہے۔ مثلاً۔ ٹھنڈا پانی۔ اوںچا پیڑ۔ رسیلی آنکھیں اور مرکب اضافی میں مضاف  
الیہ پہلے۔ مثلاً۔ رام کابن۔ تاج کا ہیرا۔ موڑ کی کلاغی۔

اگر مرکب کا ایک جزو یاد ہوں اجڑاہندی ہوں۔ تو ان میں فارسی  
توصیف و اضافت جائز نہیں۔

### اس لیے

|               |            |                 |
|---------------|------------|-----------------|
| ۱۔ پائے خر    | میخ بے اور | لت گدھا غلط ہے  |
| ۲۔ گل آب      | ” ” ”      | پھول گلاب ” ” ” |
| ۳۔ درقِ گل    | ” ” ”      | ورق سونا ” ” ”  |
| ۴۔ آب خنک     | ” ” ”      | پانی خنڈا ” ” ” |
| ۵۔ آدمِ دراز  | ” ” ”      | آدمِ لمبا ” ” ” |
| ۶۔ یومِ مبارک | ” ” ”      | دن مبارک ” ” ”  |

یہی حال فارسی حروف کا ہے۔ کہ وہ بھی فارسی الفاظ پر داخل  
ہوتے ہیں۔ مثلاً:-

|                 |            |                        |
|-----------------|------------|------------------------|
| ۱۔ سندباد نہ    | مجھ بے اور | دن بدن غلط ہے          |
| ۲۔ شب دروز      | ” ” ”      | لات و دن ” ” ”         |
| ۳۔ از رفته تاشب | ” ” ”      | از دن تارات ” ” ”      |
| ۴۔ علی الاعلان  | ” ” ”      | علی الدُّوْنَدِی ” ” ” |
| ۵۔ بفند         | ” ” ”      | بہبہت ” ” ”            |
| ۶۔ از راه کرم   | ” ” ”      | از راه کریا ” ” ”      |
| ۷۔ برائے فروخت  | ” ” ”      | برائے بخنا ” ” ”       |

ان مقدمات کے بعد جناب مزا صاحب کے احوال ذیل ملاحظہ فرمائیے۔  
 ۱۔ ہر ایک دانتاکی نظر میں قابل ہنسی ہے۔  
 (ازالہ صلت)

قابل عربی ہے اور ہنسی بندی  
 ۲۔ ایک نشان آسمان کا لے لیں۔ یعنی ہنسنہ مفتان کا خسوف و کسوف۔  
 (تحفہ گو شروعیہ ص ۲۷)

ہنسنہ ہندی ہے اور ر مفتان عربی  
 ۳۔ خدا نے بے باپ پیدا ہونے میں حضرت آدم سے حضرت مسیح کو  
 مشاہدہ کیا۔  
 (تحفہ گو شروعیہ ص ۱۵ حاشیہ)  
 ۴۔ گور نہست محسنہ انگریزی کو بدھ حقت یہ خلاف واقعہ خبر کردی۔  
 (تریاق ص ۳۹)

گور نہست۔ انگریزی۔ محسنہ۔ عربی۔  
 ۵۔ اگر کسی فارسی یا عربی لفظ کی جمع بندی طریقے پر بنائی جائے۔  
 مثلاً مسجد سے مسجدوں اور کتاب سے کتابوں۔ تو ایسی جمع اردو  
 کا لفظ تصور ہو گی اور فارسی توصیف و اضافت یاں بھی ناجائز  
 ہو گی۔ اس لیے محراب مساجد درست ہے اور محراب مسجدوں خط  
 لیکن جناب مزا صاحب فرماتے ہیں۔  
 ۶۔ قلت بارشوں سے تو صرف غیر نہری فصلوں کا نقصان مقصود  
 ہے۔ (تمہ حقيقةۃ الوجی ص ۳۳)

”یہ حصہ تو کثرت بارشوں کے متعلق ہے۔“

(تتمہ حقیقتہ الوجی ص۳)

## ۔ ۸۔ نذیر و تائیث

بزرگان میں بعض اشیاء مذکور ہوتی ہیں اور بعض مؤنث اور تحریر و تقریر میں اس امتیاز کو قائم رکھنا ضروری ہوتا ہے چند سال ہوئے مجھے ایک پڑھان لیڈر کی تقریر سنتے کااتفاق ہوا۔ اس کی زبان کچھ اس قسم کی تھی۔

”خوبصورت فائہ اعظم کہتی ہے کہ وہ کشمیر کی خاطر رہے گی۔ بجا رایہ بادشاہی خدا اپنے ہے۔ ہم اس پر خود بیٹھ کر سوچے گی۔ وغیرہ وغیرہ۔“

ہمیڈہ لوگ اس تقریر یہ پہنچ رہے تھے کیوں؟ صرف اس لیے کہ خالص مقرر و معاوہ میں تمیز کرنے نہیں جانتا تھا۔ جناب مزار صاحب کی لقمانیف میں بھی یہ امتیاز بہت کم قائم رکھا گیا ہے۔ چند مشاہیں ملاحظہ ہوں۔

۰ ۱۔ صرف وہ سبیل ہیں تیسرے کوئی سبیل نہیں۔ (ازالہ ص۵۲)

سبیل مؤنث ہے۔

۰ ۲۔ بعض نے تیر سے کلام کے بینات ..... تیر سے کلام کے دلالات ..... (ازالہ ص۵۴)

بینات مؤنث ہے اور خلد جانے یہ دلالات کیا چیز ہے؟

۰ ۳۔ صحیح حدیث سے صحیح کی طہور کا کوئی نمانہ ..... (ازالہ ص۵۶)

ظہور مذکور ہے۔

۰۴۔ اور جیسی موسوی شریعت کا ابتداء موصی سے ہوا۔

(ازالہ ص ۷۸)

جیسے چاہیے۔ ابتداء مُؤنث ہے۔

۰۵۔ آیات صغریٰ تو انحضرت صلم کے وقت مبارک سے ہی

ظہور ہونے شروع ہو گئی تھیں۔ (ازالہ ص ۶۸)

۰۶۔ آیات مُؤنث ہے۔ لیکن فعل آدھان کرتے ہے اور آدھا مُؤنث۔

۰۷۔ اگر قیمت پیشگی کتابوں کا جیھنا منتظر نہیں۔

(دیباپر بامیں ص ۲)

قیمت مُؤنث ہے۔

۰۸۔ اس کی مرض انتہا کو پہنچ گئی۔ (بامیں ۲۔ دو ر ح ص ۲۲)

مرض مذکور ہے۔

۰۹۔ زبان خدا کے ساتھ میں ایک آله ہوتا ہے جس طرح اور جس

طرف چاہتا ہے۔ اس آله کو لعینی زبان کو پھر دیتا ہے اور اکثر ایسا اپنا

ہے کہ الفاظ اور کیمیک جلدی نکلتے ہیں۔

(بامیں ۲۔ دو ر ح ص ۳۶۹)

۱۰۔ زبان مُؤنث ہے۔ نقطکشید الفاظ کا مفہوم میری سمجھ سے بالاتر ہے۔

۱۱۔ پھر ایسے معتقد ہو گئے جس کا حد انتہا نہیں۔ (ازالہ ص ۷۸)

۱۲۔ مُؤنث ہے۔

- ۱۰۔ اور دوسرے کی انتظار ہے۔ (تحفہ گولڈ ویہ ص۱۱)
- ۱۱۔ انتظار مذکور ہے۔ میں خطا کا چڑاگاہ ہوں۔ (حقیقتہ الٰہی ص۱۰۵)
- ۱۲۔ چڑاگاہ مؤنث ہے۔ درد گردہ رہی تھی (حقیقتہ الٰہی ص۲۴۵)
- ۱۳۔ قرارداد مؤنث ہے۔ یہ ایک ایسا قرارداد ہے (چشمہ معرفت ص۹)
- ۱۴۔ جس قدر انسانی روح اپنے کمالات ظاہر کر سکتا ہے، روح مؤنث ہے۔ (چشمہ معرفت ص۱)
- ۱۵۔ تقویٰ مذکور ہے۔ اگر ان میں ایک ذرہ تقویٰ ہوتی۔ (آسمانی فیصلہ ص۷)
- ۱۶۔ بہشت ایسا ہے۔ بہشت مؤنث ہے۔ (شہادت القرآن ص۵۳)

## ۹۔ جمع و مفرد

اگر فاعل جمع ہو تو فا کا جمع ہونا ضروری ہے لیکن جناب مرزا صاحب اس پابندی کے بھی قائل نہیں تھے۔ اشਠہ ذیں میں خط کشیدہ الفاظ کو دیکھئے۔  
۱۔ اب جس قدر میں نے پیشگوئیاں بیان کی ہیں ۔۔۔۔۔

صدق یا لذب کے آنے مانے کے لیے یہی کافی ہے۔

(ازالہ ص۹۲۵)

۲۔ ایک مکھی کے خواص اور عجائب کی قیامت تک تفییش ۔۔۔۔۔  
کہستے بھائیں تو وہ کبھی ختم نہیں ہو سکتی۔

(ازالہ ص۹۴۶)

۳۔ خدا کے ماہورین کے آنے کے بھی ایک موسم ہوتے ہیں۔  
(ازبعین ص۱۲)

## الفاظ کا غلط استعمال

جناب مرزا صاحب نے بعض مقامات پر الفاظ کا غلط استعمال

فرمایا ہے۔ مثلاً:-

۱۔ صرف کوئے کی طرح یا بھیڑی کی مانند ایک شجاست کو ہم

حلوا سمجھتے رہیں گے ..... صرف لوٹپری کی طرح دلو  
زیج بہت یاد ہوں گے۔ (ازالہ ص ۴۲۱)

اردو میں بھیڈی اور لوٹپری کی جگہ بھیر اور لوٹپری استعمال  
ہوتے ہیں۔ بھیڈی نو تو فی الفاظ ہی نہیں، بلکہ لوٹپری ایک لفظ ہے جس کے  
معنی فیروز الغات میں لمبڑیعنی دراز قد دیئے ہوئے ہیں۔

۰ ۶ ان کو ان اعمال صالحہ کے بجالانے کی قوت دی جاتی ہے جو  
دوسرے ان میں کمزور ہوتے ہیں۔ (ازالہ ص ۴۲۵)  
یہاں جو بے محل ہے۔

۰ ۷ ان میں ایک پیش بھی بر قی ہے۔ کیونکہ خدا نے تعالیٰ ایک  
خاص طور پر ان کے ساتھ ہوتا ہے۔

(ازالہ ص ۴۲۷)

اکی خاص طور پر۔ مطلب؟

۰ ۸ جو شخص ماہور ہو کر آسمان سے آتا ہے۔۔۔ وہ حقیقت وہ ایک  
رسانی آفتباں نکلتا ہے۔ جس کی کم دیش دُور و دُور تک روشنی  
پہنچتی ہے۔ (ازالہ ص ۴۲۹)

خط کشیدہ حصیص بے معنی ہیں۔

۰ ۹ اردو کے مركب توصیفی میں موصوف مفرد یا جم جملہ مفرد  
ہی رہتے گی۔ مثلاً چھوٹی کتاب۔ چھوٹی کتابیں۔ سبز ہنسی۔ سبز ہنسیاں۔ جنگلی  
ڑکی۔ جنگلی ڑکیاں۔ لیکن جناب مزا صاحب فرماتے ہیں۔

- ۶۔ دی پاری کافرستان کے وحشی لوگوں اور افرانقیہ کے جنگلیوں آدمیوں کے پاس جاتے ہیں۔ (ازالہ ص ۵۹)
- ۷۔ تو پھر درج اس جسم میں آگئی جو بُطْهَہ بِكَار جَعْوَمْ اگیا تھا۔ (ازالہ ص ۵۹)
- ۸۔ میں اپنے چند موبوئی بزرگوں کی سکرتوں کی حاشیہ چیزوں نے چاہتا۔ (ازالہ ص ۵۹۲)
- ۹۔ خدا جانے یہ موبوئی کیا چیز ہے اور یہ موبوئی بزرگ کون ہوتے ہیں؟
- ۱۰۔ ”اوہ درندگی کے جوشوں کی وجہ سے لفتوں پر بڑا زخم دیا جاتا ہے۔“ (ازالہ ص ۵۹۵)

جو شوں کی جگہ جوش چاہیے۔

- ۱۱۔ اب جو یہودیت کی صفتتوں کا عام و باچیل گیا ہے۔ اور نصاریٰ کو اپنے مشرکانہ خیالات میں بہت سے کامیابی ہوئی ہے۔ (ازالہ ص ۵۹۷)

- اردو میں لفظ صفت عموماً درج۔ خیر اور خوبی کے معنوں میں استعمال ہوتا ہے۔ اس لیے یہاں نتا چاہیے۔ نیروبا و کامیابی مؤنث ہیں۔
- ۱۲۔ لاطائل (بے سود) ایک عربی مرکب ہے جو فارسی و اسند و لنوں میں استعمال ہوتا ہے ایسے مرکبات کی پہیت میں کسی قسم کی تبدیلی ناردا ہے۔ مثلاً۔ ہم لاطائل کو بغیر لاطائل یا سوا لاطائل میں نہیں بدل سکتے اسی طرح قالو ابی کی جگہ قالو الفغم الشست پوتکھ کی جگہ الشست بخالقلم

نہیں کہہ سکتے۔ یہ مکباب اپنی عربی بیعت کے ساتھ اردو میں استعمال ہو سے ہے ہیں لیکن جناب مرا صاحب فرماتے ہیں۔

”..... کا مفصل حال معلوم کرنے اطول بلطفائیں ہے۔“

(ازالہ ص ۶۷۲)

”..... امنی اور طبعی اور فلسفہ کی تحقیقات میں ۔۔۔۔۔“

۱۱۰۹، ۷۲۹

۰ ۱۲۔ تحقیق کی جمع حقیقتات ہے، جمع اکجھی بنانے کی ضرورت؟  
میسح نے اپنے حواریوں کو نصیحت کی تھی کہ تم نے آخر کا منتظر ہینا۔

(ازالہ ص ۶۸۲)

کیا سمجھے؟

۰ ۱۳۔ جب دجال کے زمانہ میں دن یہی سوچائیں گے۔۔۔۔۔ تو تم  
نے نمازوں کا اندازہ کر لیا کرنا۔

(ازالہ ص ۶۸۶)

۰ ۱۴۔ اگر پھر یہ بات قابل تسلیم ہے جو ہر سال میں ہماری قوم کے ہاتھ سے  
بے شمار سوپیر بنام نہاد خیرات و صدقات کے لکل جاتا ہے۔

(دیبا پھر بڑیں ص ۲۷)

جو اور میں کا استعمال غلط ہے اور بنام نہاد حبیل ہے۔

۰ ۱۵۔ دوسرے تو ایسا دل دماغ ہی نہیں رکھتے جو اس کی فلاسفہ تقریر کو

سمجھ سکے۔ (براءین ص ۱۹۵)

۱۴۔ اب سال سترہ بھی صدی سے گزر گئے  
تم میں سے ہائے سوچنے والے کہ رہے  
(ضمیمهٗ تحفہ گوہر و دیرہ ص)

ستره (۱۶) تشدید کے بغیر ہے۔

۱۵۔ ع چھوڑتے ہو دیں کو اور دنیا کو کرتے ہو پیار۔

(ز لزلہ کی پیش گوئی تحقیقتہ الوجی)

وین میں اعلانِ نون ضروری ہے۔ پسار کی یا غیر محفوظ ہوتی ہے۔

او تقطیع کے وقت پسار صرف پار رہ جاتا ہے لیکن یہاں محفوظ ہے۔

ایک شعر ملا خطا ہو۔

ان کو آتا ہے پسار پر غصہ

مجھ کو غصہ پر پسار آتا ہے

تقطیع۔ اُن کُ آتا۔ ه پار پر غصہ

فارع لاتن مفاعِلُنْ فَعَلُنْ

مجھ کُ غصہ میں۔ پ پار تا ہے

فا۔ ع لاتن مفاعِلُنْ فَعَلُنْ

دیکھا آپ نے کہ یا ہر دو مصروعوں میں غیر محفوظ ہے۔ لیکن

جناب مزا صاحب کے مصروعہ میں محفوظ ہے۔

۱۶۔ اور چونکہ نور افشاں کے صاحبِ راقم نے..... (بلیں ح درج ۷۴۹)

یہ صاحبِ راقم کیا چیز ہے؟

## ۱۱۔ ہمہل

جناب مزا صاحب کے ہاں ہمہل جمیلوں کی بھی کمی نہیں۔ اقتباسات  
ذیل میں خط کشیدہ سطور ملاحظہ فرمائیے۔

۱۔ مگر یہ ذیوی پیشگوئیاں تو ابھی غافی امور ہیں جن کی شارح علیہ السلام  
نے اگر کچھ شرح بھی بیان کی تو ایسی کہ جو استغفار کی طرف توجہ دلائی ہے۔

(ازالہ ص۳۲)

۲۔ اور ان کامل لوگوں کی روح کو خدا تعالیٰ کی روح کے ساتھ وفاوڑی  
کا ایک راز ہوتا ہے۔

(ازالہ ص۳۴)

۳۔ تیری ذریت کو بڑھائے گا اور من بعد تیرے خاندان کا بجھ سے ہی ابتدا  
قرار ریا جائے گا۔

(ازالہ ص۶۲)

۴۔ اکثر لوگ عقل کی بد استعمالی سے ضلالت کی راہیں پھیلا دیتے ہیں۔

(ازالہ ص۴۹)

۵۔ اس قدر عرض کرنا اپنے بھائیوں کے دین اور دنیا کی بیویوی کا موجب  
سمجھتا ہوں کہ اگرچہ گورنمنٹ کی ریجیمانہ نظر مسلمانوں کی شکستہ حالت  
بہر حال قابلِ رحم تھیہ رہے گی۔

(بڑا ہیں۔ اسلامی انجمنوں کی خدمت

یعنی ضروری التماس الف)

۶۔ اسی سال میں بہت سے اور لوگوں نے بھی امتحان دیا۔۔۔۔۔

۔۔۔۔۔ مجھ کو خواب آئی کہ ان سب میں سے صرف اس شخص  
مقدم الذکر کا پاس ہوگا اور دوسرے سب امیدوار فیل ہو جائیں  
گے۔ (براءین ج۔ در ۲ ص ۲۵۶)

۔۔۔۔۔ یعنی جو کچھ آسمانوں اور زمین کی بناوت میں اسرار و محاذات پر  
ہیں۔ دجال مہود کی طبائع کی بناوت اس کے برابر نہیں۔

(تحفہ گورنر ویہ ھٹ ۳۳)

۔۔۔۔۔ جناب مرزا صاحب کے دو شعر ملا حظہ ہوں۔  
کیوں غصب بھڑ کا خدا کا مجھ سے پوچھونا لہو ہو  
گئے ہیں اس کا موجب میرے جھلانے کے دن جب سے  
میرے ہوش نعم سے دیں کے ہیں جاتے رہے طرفیا کے  
بھی بدلتے ایسے دلوانے کے دن۔

(نظم آغاز تحقیقتہ الوجی)

یہ تھیں چند مثالیں اس کلام کی جس کے متعلق مرزا صاحب نے فرمایا تھا  
کلام اُفْصَحَتْ مِنْ لَدُنْ رَبِّ حَكِيمٍ

(میرے کلام میں اللہ نے فضاحت بھردی ہے۔)

یہ دعویٰ کہاں تک درست ہے۔ اس کا فیصلہ میں قارئین کرام  
کے ادبی ذوق پہ مچھوڑتا ہوں۔

## عربی اعلاظ

ہم پہلے عرض کرچکے ہیں کہ جناب مرزا صاحب کو عربی تکھنے میں بڑی  
قدرت حاصل تھی تاہم ان کا عربی کلام لغزشون سے پاک نہیں تھا۔ آپ  
کی عربی تحریریات دو قسم گی ہیں۔ الہامی و خیر الہامی۔ الہامی تحریریات میں  
سے اہم یہ ہیں۔

۱۔ عربی الہامات

۲۔ تفسیر سورہ فاتحہ

۳۔ قصیدہ اعجازیہ

۴۔ خطبہ الہامیہ

الہامات بڑہ راست اللہ کی طرف سے نازل ہوتے تھے اور باقی  
تین کے متعلق آپ کا یہ دعویٰ ہے کہ یہ خدا تعالیٰ نشان ہیں جو روح القدس کی  
مدد سے ظہور پذیر ہوئے۔

چونکہ ہمارے قارئین کو عربی صرف دنخوا سے کوئی دلچسپی نہیں  
ہو سکتی۔ اس لیے ہم اختصار سے کام لیں گے۔ اور صرف چند اعلاظ پر محملabajت  
کریں گے۔

## ا۔ الہامات

۰ ا۔ عربی میں مؤنث و مذکور کے لیے ضمائر جدید ہیں۔ مثلاً:-  
غائب کی ضمیریں یہ ہیں۔

مذکور ہوئے ہمہ هم

(وہ ایک مرد) (وہ دوسرے) (وہ سب مرد)

مؤنث ہی ہمہ هم

(وہ ایک عورت) (وہ دوسری عورتیں) (وہ سب عورتیں)

جس طرح اردو میں بعض بے جان اشیاء مذکور ہیں اور بعض مؤنث  
مثلاً:- پھاٹ مذکور ہے اور نندی مؤنث۔ یہی حال عربی زبان کا ہے۔ عربی میں افہ وہما  
مؤنث ہیں: خاہر ہے کہ ان کے لیے ضمیر مؤنث استعمال ہوگی۔ لیکن جناب مرزا  
صاحب کے ایک الہام میں ان دونوں کے لیے ضمیر مذکور استعمال ہوئی ہے  
جو صریح اغلط ہے۔

السماءُ والارضُ مَعْلُكٌ كَمَا هُوَ مَعِيْ ۝

(اے احمد! آسمان و زمین تیرے ساتھ ہیں جس طرح کہ

وہ میرے ساتھ ہیں۔)

دوسرے کمال یہ کیا کہ دو اشیاء کی طرف ضمیر مفرد راجع کر دی۔

حسب قواعد ہمہ چاہیے۔

## إِنَّا أَتَيْنَاكَ الْرِّبَّانِيَا

۱۲۰

(یہم نے تم کو دنیا و سے دی)

چونکہ جہاں ایک خدا فی نعمت و عمل کا ذکر ہے اس لیے اعطیات  
ذیادہ مناسب تھا۔ گو قواعد کے لحاظ سے آئیناک بھی صحیح ہے۔

دیکھنا یہ ہے کہ الہام کا مطلب کیا ہے؟ کیا اس کا مطلب یہ ہے کہ اللہ  
نے ساری دنیا جناب مزا صاحب کے حوالے کر دی تھی؟ آپ کو مل م ہے  
کہ جناب مزا صاحب چند ایکڑ زمین کے مالک تھے وہیں جہاں تک روحانی  
تغیر کا تعلق ہے گذشتہ اٹھا سی برس میں صرف چند ہزار افراد آپ پرایمان لائے۔  
اگر یہ مطلب ہو کہ آگے حل کر تمام دنیا احمدیت قبول کر لے گی تو میرا نہاد زہ یہ ہے کہ  
اضافہ کے امکانات بہت کم ہیں۔ وہ بھی کہ عصر حاضر میں اقدار جیات بدل گئی ہیں آج  
وہی پیغام اور وہی فلسفہ کامیاب ہو سکتا ہے جو اکرم حبید کو تازہ المعنون متلاسر را یہ  
و مزدودہ اُمریت۔ جمپوریت۔ اشتراکیت۔ ملکیت۔ روابط میں اسلامی جمیعت قوام  
یا جمیعت آدم۔ قیام امن۔ درلہ فیدہ رسشن وغیرہ سے نکال کر پر مشکل کا ایک  
قابل قبول حل پیش کر سکے۔ لیکن جناب مزا صاحب کی تحریریات میں نہ کوئی نہ  
ہے اور نہ انسان جلدید کے لیے کوئی پیغام آپ کی بہتر لفاظیں میں۔

۱۔ ففات میمع پر بحث ہے۔

۲۔ اپنی بیوت پر دلائل ہیں۔

۳۔ الہامات کا ذکر ہے۔

۴۔ آخر ہم اور محمدی بیگم کا جھکڑا ہے۔

## ۔ ۵۔ نشانات کا ذکر ہے ہے۔

اور اپنی مفہامیں کا بار بار اعادہ ہے۔ آپ پر میں اجزاً الہامات بھی نازل ہوئے تھے۔ لیکن ان میں کوئی پیغام موجود نہیں۔ صرف مسیح موعود کے مناقب پیں وہیں۔ اس کائنات میں بقاۓ اصلاح کا آئینہ نہایت باقاعدگی سے کار فزما ہے۔

یہاں دیجی فلسفہ زندہ رہ سکتا ہے جو دوسرے فلسفوں سے زیادہ طاقتور ہے۔ اور ابن آدم کے لیے زیادہ معین ہو۔ امیک وقت تھا کہ ابن العربی غزالی او و ابن الرشد کا فلسفہ دل و دماغ پر تالیف تھا۔ وہ نہ مانہ گزر چکا۔ اگر آج ابن الرشد پھر پیدا ہو جائے اور چلا چلا کر اپنا فلسفہ پیش کرے تو امید نہیں کہ امیک کاں بھی اس کی طرف متوجہ ہو۔ بھر زندگی میں افکار نو کی لہریں ہر دم اٹھتی رہتی ہیں جس

طرح مظاہر کوئی میں زندگی ملحوظیت و شباب کی نماذل لے کرستے کے بعد ختم ہو جاتی ہے اسی طرح افکار بھی کچھ مدت تک بھار شباب دکھانے کے بعد مر جاتے ہیں۔ اور نئے افکار ان کی جگہ لے لیتے ہیں۔ آج نقوف کا ذریعہ نہیں مانلوں کا نہ مانہ نہیں، نہ ہبی فرقہ بازی کا عین گزر چکا۔ اور کلام و اعتزال کے چرچے ختم ہو گئے۔ آج اگر کوئی شخص ان لاشوں میں پھر جان ڈالنا چاہے تو کلمیاب نہیں ہوگا۔ جناب مزا صاحب کا تمام زور قلم یا تو اشتہاتی ثبوت پر صرف ہوا یاد یگر مذاہب کی تردید ہے اور یا ایک ایسے اسلام کی ترویج میں جس پر نقوف و خالق اپیت کا زنگ غالب تھا۔ مظاہر ہے کہ اس مناسع کے تحریر اور آج تقریباً نایاب ہو چکے ہیں۔ میری ذاتی رائے یہ ہے کہ احمدیت میں نہ وہ جاذبیت موجود ہے۔ جو دل و دماغ پر تالیف ہو سکے۔ نہ وہ تو انہی جو غیر اسلامی

افکار کو شنکست دے سکے۔ نہ وہ حملہ است، جو عروقی مُردہ میں خونِ حیات دوڑا سکے۔ نہ وہ قوت جو حمام و کبوتر کو شاہین بنانے سکے اور نہ وہ ہمت جو دار اور قیر کو دعوتِ مبارزہ دے سکے۔

جس منحی کے نازیوں کا اتیازی و صفت ایک عظیم ترین قوم بننا تھا۔ نین کے پروپرتوں انقلاب بنا کرنے پر ادھار کھائے ہوئے تھے اور خالداروں کا مقصد نظامِ ہبہ کو اللہنا تھا یہ تمام گروہ جذبہ بالغروشی سے سرشار ہوئے کے ہلاوہ بڑے منظم، بلند ہمت اور جفا کش تھے۔ ان گروہوں کے اتیازی اوصاف تنظیم و جانبازی تھے۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ احمدیوں کے اتیازی اوصاف کیا ہیں؟ کیا ان میں علم زیادہ ہے؟ کیا ان کی اخلاقی سطح زیادہ بلند ہے؟ کیا الجہروں کی طرح ان کے پاس دولت زیادہ ہے؟ کیا اس جماعت میں محققین و موجدین کی لعداد زیادہ ہے؟ اگر ان میں سے کوئی بات نہیں اور دیکھ مسلمانوں سے وہ کسی طرح بھی ممتاز نہیں۔ تو پھر لوگ کیوں اس جماعت میں داخل ہوں اور جناب مرزا صاحب کو کس مقصد کے لیے بنی تشیع کریں؟

آخست سنوارنے کے لیے؟ خود مرزا صاحب سو سے زیادہ مرتبہ لکھ پچے ہیں کہ نزولِ مسیح کی پیشگوئی لاکھروں اسلام سے کوئی تعلق نہیں اور دیر انکر خط کار ہے کافر نہیں۔ خلافتِ ارضی حاصل کرنے کے لیے؟ آپ جہاد پر کے قائل نہیں خلافت کیسے ملے گی۔ وحدتِ فکر و نظر کے لیے؟ خود آپ کی تحریروں میں یہ چیز موجود نہیں۔ آپ ۱۹۰۲ء کی سماں تک اپنی بیوت کا انکار کرتے ہے اور پھر ختم بیوت کا انکار۔ آپ انگریز کو بیک وقت دجال بھی کہتے رہے

اور ساتھ ہی اپنی جماعت کو اطاعت دجال کی تعلیم بھی دیتے۔ پس اسی تصانیف  
سے تنگ آکر جناب میاں محمود احمد صاحب نے فرمایا تھا کہ ۱۹۰۱ء سے پہلے  
کی تمام تحریریت منسوخ ہیں اور انہی متصادم اقوال کا نتیجہ وہ متصادم تھا۔ جو  
امدی جماعت میں پیدا ہوا۔ اور لاہوری احمدی قادیانی بھائیوں سے الگ  
ہو گئے تو پھر یہ فکری توحیدی آپ کے پیروؤں میں کیسے پیدا ہو سکتی ہے تک  
ماسو اللہ کے لیے ہمیری ناقص راستے میں یہ مقصد بھی حاصل نہیں ہو سکتا۔ اس  
لیے کہ آپ کے ۵۳ سالہ المہامات اور تمیس سالہ تحریریت کا مرکزی خیال اللہ نہیں  
 بلکہ آپ کی ذات ہے۔ اس میں کلام نہیں کہ آپ نے چند صفحات اخلاقیات کے  
لیے بھی وقف کیے تھے لیکن ان کا تناسب سمندر میں قطرے سے زیادہ نہیں۔  
آپ کی تمام تھانیف صرف اثبات بیوت ذکر نشانات تاویلات بشارات اور  
قدیر اعداء سے مملو ہیں۔ خدا کا ذکر بھی ہے لیکن اس خدا کا جس نے قادیان میں رسول  
بھیجا جس نے اپنے رسول کو تین لاکھ نشانات سے نوازا جس نے احمد بیگ بیکھرم  
اور چہار غدین کو موت کے گھاٹ اتالا جس نے صداقت رسول کے لیے زندگی  
اور وہ بائیں بھیجیں۔ جس نے جہانگیر و عالمگیر کے شکوه و جلال کا دارث۔ کو رکھت  
فرستہ انگریزی کو بنایا۔ اور جس نے وفات میسح و مشیل میسح کے اسرارہ اپنے رسول  
پر مکشف کیے اس خدا کا کہیں ذکر نہیں جس نے اہل ایمان کو لیست خاقدِ ہم  
اور انتہم الاعلوں کی بشارات سنائی تھیں جس نے جنم  
ارضی و سماءوی کے وعدے کیے تھے جس نے قوت و پیشہ کے سامان فراہم  
کرنے کا حکم دیا تھا۔ جس نے جنت شمشیر کے سائے میں رکھ دی تھی۔

اور جس کے قرآن میں مکوم مسلمان کا تصور نہ ک موجود نہیں۔

ماحصل یہ کہ یہ الہام آتیناک الدنیا (ہم نے تمہیں دنیا سے دی) مادی لحاظ سے غلط ہے اور سوچانی لحاظ سے ابھی پورا نہیں ہوا اور نہ آئندہ اس کی تکمیل کا کوئی امکان نظر آتا ہے۔

۰ ۳۰ طاعون کے زمانے میں قادیان کے متعلق یہ الہام نازل بوا تھا۔

### (نَوْلَا الْأَكْرَامُ لِحَدِيثِ الْمَقَامِ)

(اگر تیری عزت منظور نہ ہوتی تو یہ مقام قادیان تباہ ہو جاتا۔)

اکرام کے معنی ہیں "عزت کرننا"۔ تیری عزت تھلعاً نہیں (تیری) کے لیے عربی میں "ک" ہے اگر ہم یہاں ک مخدود ف تصور کر لیں تو پھر عبارت یوں ہو گی۔ نولا اکراہڈ جو صریحاً غلط ہے۔ اس لیے کہ اکرام مضاف ہے اور مضاف پر ال داخل نہیں ہو سکتا۔ اگر ہم ال کو بھی خدف کر دیں تو فقرہ بننے کا، نولا اکراہڈ جس کے معنی ہوں گے "اگر تیرا عزت کرنا نہ ہوتا"۔ ظاہر ہے کہ اس فقرے میں بھی کوئی مفہوم موجود نہیں۔

علاوہ اذیں مقام کے لفظی معنی ہیں۔ وہ جگہ جو وہ پاؤں کے نیچے ہو یا وہ جگہ جیاں آپ دوران سفر میں قیام کریں۔ مستقل جائے قیام کو بیت یادا۔ کہتے ہیں۔ لغت کے لحاظ سے ہر جگہ مقام کہلاتی ہے۔ لیکن اصطلاحاً عرب کسی بستی کو مقام نہیں کہتے۔ اس کے لیے قریب کا لفظ ہے۔ پھر ال عرب کی لغت میں بلکہ کا لفظ جاندار اشیاء کے لیے مخصوص ہے۔ انسان، جاندار اور پرندے بلکہ ہوتے ہیں نہ کہ پھر دیا، صحراء درخت۔ جب عرب یہ کہتے ہیں کہ فلاں

بسقی پلاک ہو گئی تو ان کا مطلب یہ نہیں ہوتا کہ اس گاؤں کی انسٹیشن اور بہکان فوت ہو گئے ہیں۔ بلکہ یہ کہ بستے والے تباہ ہو گئے ہیں۔ عربی ادب میں هدک القرمی (رسیتیاں پلاک ہو گئیں) تو ملے گا لیکن ھدک المقام کیں نظر نہیں آئے گا۔ مقام کا یہ استعمال خالص ہندی ہے۔  
 تو گویا اس الہام میں مندرجہ ذیں خامیاں پائی جاتی ہیں۔

- ۱۔ الکرام کا استعمال غلط اور بے معنی ہے۔
- ۲۔ مقام کا استعمال ہندی ہے۔
- ۳۔ پلاکت کی نسبت مقام کی طرف عربی محاورہ کے خلاف ہے۔

۴۔ هَذَا هُوَ التُّرْبَ الَّذِي لَا يَعْلَمُونَ ۚ  
 خط کشیدہ لفظ یا تو ترب سے اور یا تُرْبَ - ترب کے معنی ہیں  
 تو اس ہیزادہ ترب کے معنی ہیں خاک مٹی۔  
 اب الہام کا ترجمہ بنیۓ۔  
 یہ وہ ہیزادہ یا مٹی ہے۔ جسے لوگ نہیں جانتے۔

مطلب؟  
 خود جناب مزا صاحب اس کا ترجمہ یوں فرماتے ہیں۔  
 یہ وہ عمل الترب (العنی مسمارنیم) ہے جس کی اصل حقیقت کی زمانہ  
 حال کے لوگوں کو خبر نہیں۔ (ازالہ ص ۱۵۵)

ترجمہ میں ترب کو عمل الترب بنادینا الغوی دراز دستی کی انتہا ہے۔

۰۵۔ اَنْتَ مِنْ مَا عِنَا وَهُمْ مِنْ فَشلٍ هُوَ

فَشل کے معنی ہیں بزدی۔ ترجمہ یہ ہے۔

(اے احمد) تم ہمارے پانی سے ہو۔ اور بانی لوگ بزدی سے ہیں۔

کیا سمجھے؟

۰۶۔ وَهُزَّ اتَّذْكِرَةٌ هُوَ (انجام آخرت ص۲۷)

تذکرۃ مؤنث ہے اس یہے لہذا کی حکیم ہزہ چاہیے۔

۰۷۔ اُخْطَلٌ وَأُعْيَبٌ هُوَ (حقیقتہ الوجی ص۲۸)

اللہ فرماتا ہے۔

”میں خطا بھی کروں گا۔ اور صواب بھی۔“ (حقیقتہ الوجی ص۲۸)

آپ سوچ سہے ہوں گے کہ اللہ خطا بھی کرتا ہے۔ اس کی تشریع ملاحظہ ہو۔

”کبھی میرا رادہ پورا ہو گا۔ اور کبھی نہیں۔“ (حقیقتہ الوجی ص۲۹)

بھیب بے سب خدا ہے جس کے رادے کبھی پورے نہیں بھی ہوتے۔ قرآن میں تو فرمایا۔

فَعَالٌ لِّمَا يُرِيدُ۔ (اس کے رادے نہایت جاہ و جلال

سے پورے ہوتے ہیں۔)

او۔ یہاں یہ ضعف دبے چارگی !!

۰۸۔ ایک مرتبہ آپ کو الہام ہوا۔

## ترمی تحدزاً الیماً (حقیقتہ الوجی ص ۲۳۳)

اور کچھ دیر کے بعد اکیں ایسا بھار آپ کے ہاں لا پا گیا جس کی لان میں درد تھا۔

عربی میں الیم اس پھر کو کہتے ہیں جو دوسرا کو دکھ دے شتماً عذاب الیم۔ ایسا عذاب جو دوسروں کے لیے تکلیف دہ ہو۔ المنجد میں درج ہے۔

### الالیم = الموجع

**موجع** اسم فاعل ہے اور بعید موجع سے اور متعدد ہے۔ فعل متعدد کا اثر ہمیشہ فاعل سے مفعول تک جاتا ہے۔ زیدت عمر کو مارا۔

مار عمر پر واقع ہوئی ہے۔

خالد نے مسافر کو پانی پلا یا۔

پینے سے فائدہ مسافر نے اٹھایا۔

تو الیم کے معنی ہوں گے ”درد رسان“ دوسرا کو دکھ دینے والی اس تحقیق کے رو سے اس الیام کے معنی یوں ہوں گے۔ ”تو اکیں درد رسان ران دیکھے گا۔“

یعنی ایسی ران دیکھے گا جو کسی اور کو تکلیف دے رہی ہو گی جا لانکہ حقیقت یہ تھی کہ یوریک ایسڈ یا باد کی وجہ سے خود ران میں تکلیف ہو رہی تھی۔ نہ یہ کہ ران نے یوریک ایسڈ کو کسی دکھ میں مبتلا کر رکھا تھا۔

بہر حال الیم کا یہ استعمال صحیح نہیں۔

۹۔ ایک مرتبہ جناب مزا صاحب درود قولیخ سے شفایا ب ہوئے۔  
تو فوراً یہ الہام نازل ہوا۔

ان کشمکش میں ریبِ مِمَّا نَزَّلَنَا عَلَى عَبْدِنَا فَاتُوا بِالشَّفَاعَةِ شَلَهُ  
(حقیقتہ الوجی ص ۲۵)

(اگر تمہیں اس وجی کے متعلق کچھ شک ہے جو ہم اپنے بندے  
پر نازل کر رہے ہیں۔ تو ذرا ایسی شفافتو دکھاؤ۔)  
لقط شفا کے بغیر باقی ساری آیت قرآن سے لی گئی ہے اللہ نے  
عرب کے فححا و بلغا کو چیلنج دیا تھا کہ اگر تمہیں قرآن کے الہامی ہونے میں  
کوئی شک ہے تو ذرا چند ایسی آیات تو بنالا اور تیرہ سو برس کے بعد اللہ نے  
وہی چیلنج ان الفاظ میں دہرا دیا۔

اگر جناب مزا صاحب کی وجی میں شک ہے تو ایسی شفایے آؤ۔  
وجی سے شفا کا تعلق؟ اچھا تعلق سہی۔ سوال یہ ہے کہ کیا آج تک کسی غیر رسول  
کو قولیخ سے شفایہ نہیں ہوئی۔ اگر ہوئی ہے اور بسیوں ایسے مرفی آپ نے  
بھی دیکھے ہوں گے تو چراں چیلنج کا مطلب؟ آج سے ساٹھے تیرہ سو برس پہلے  
حضرت علیہ السلام نے تمام دنیا کو چیلنج دیا تھا کہ قرآن جیسی ایک آیت ہی بنالا اور  
تیرہ سو بھر برس گزر گئی اور کوئی ماں کالال مقابیتے میں نہ اتر لیکن دوسرا  
طرف دنیا میں ہر روز قولیخ کے سیکڑوں مرفی شفایا ب ہوتے ہیں۔ یہ بھی چیلنج  
ہے، جس کی دھمکیاں دن میں بسیں مرتبہ اٹائی جاتی ہیں۔ فاتوٰ (الا)

اس فعل اُٹی ایتا نا کا تعلق محسوسات و مشہور وات سے ہوتا ہے اور شفا کا تعلق محسوسات سے نہیں، شفا اعتدال مزاج کا نام ہے اور اعتدال کو محسوس نہیں کیا جاسکتا جسم کا گرم و سرد ہونا اعلما میں مرض و شفا ہیں خود مرض و شفا نہیں، اس لیے اس فعل کا استعمال اس الہام میں صحیح نہیں۔

۹۔ (پہلے ان جملوں کو پڑھئے۔)

- ۱۔ میں نے مغلوں کے زمانے کا ارادہ کیا۔
- ۲۔ میں نے زمانہ حجری کا ارادہ کیا۔
- ۳۔ میں نے شام کے وقت کا ارادہ کیا۔
- ۴۔ میں نے افغانی جملوں کے زمانے کا ارادہ کیا۔
- ۵۔ میں نے زلزلوں کے زمانے کا ارادہ کیا۔

کوئی مطلب سمجھے میں آیا، اگر آیا ہے تو سمجھا یہی، اگر نہیں آیا۔ اور یقیناً نہیں آیا پوچھا تو مت بھولیے کہ آخری فقرہ ایک الہام کا الفاظی ترجمہ ہے جو جناب مرتضیٰ صاحب پہنائل ہوا تھا۔

### اردت زمان الزلزلة (تمہ تحقیقتہ الوجی ص ۱۵۱)

(میں نے زلزلوں کے زمانے کا ارادہ کیا) کیا آپ کامطلب یہ ہے کہ آپ ”زلزلوں کے زمانے“ میں جانا چاہتے ہیں۔ یا اس زمانے کو کچھ لمبا کرنا چاہتے ہیں یا اس کو سزا دینا چاہتے ہیں۔ آخر جو کچھ کرنا تھا، اس کا ذکر تو اس الہام میں آنا چاہیے تھا، تاکہ اہم نہ پیدا ہوتا۔

اسی طرح کے بیسیوں الہامات اور ہیں جن میں سے بعض کی زبان غلط ہے اور بعض مفہوم کے لحاظ سے مہل ہیں، تم بخوبی طالعت انہیں نظر انداز کرتے ہیں۔

## تاریخ رسالت میں پہلی مرتبہ [الہام کی طویل تاریخ میں یہ پہلی مرتبہ ہوا۔]

اول حصہ - کہ اللہ نے چنگاپ کے ایک رسول پر عربی زبان میں الہامات

نازل کیے اور اپنی قدیم سنت (قوم رسول کی زبان میں وحی نازل کرنا) کو ترک کر دیا۔

دوسرہ - کہ اللہ نے تمام کے تمام الہامات اپنے رسول کی درج و ثنا تک محمد و در کھڑے اور کوئی اخلاقی، سیاسی یا عمرانی ضابطہ نازل نہ فرمایا۔

سوم - کہ اللہ نے انسانوں کو ایک "دجال سیرت" قوم کی غلامی کا درس دیا۔

چہارم - کہ جہاد جیسے اہم اور بنیادی اصول حیات کو ختم کر دیا۔

پنجم - کہ اللہ کا ذخیرہ الفاظ ختم ہو گیا، کہیں قرآن کی آیات دباؤ نازل کر کے کام چلا یا کہیں مقامات حریری سے مددی (دیکھو سورہ فاتحہ)

کی الہامی تفسیر جس میں مقامات حریری و بدیعی کے بیسیوں جملے بالفاظہ م موجود ہیں، کہیں شعراء جاییت کے مصوعے اٹالیے رعفت الدیار محلہا و مقامہا، آپ کا ایک الہام ہے اور یہ سبع معلقات کے ایک قصیدہ کا پہلا مصوعہ

بے اور کہیں ادھر ادھر سے انسانی اقوال لے لیے۔ مثلاً شکر اللہ سعینہ  
(آپ کا الہام) منتی الاب میں شکر کے تحت درج ہے۔

ششم۔ اور نسب سے بڑا حادثہ یہ ہوا کہ اللہ غلط سلط اور مہل زبان  
بولئے گا۔ ذرا ورق الٹ کر باب الہامات میں وہ انگریزی  
الہامات پھر پڑھیے۔ نیزان اردو الہامات کی زبان بھی  
ملاحظہ کیجئے۔

”میری رحمت تجو کو لگ جائے گی۔“

”خاکسار پیپر منٹ۔“

”عالم کباب کلمتہ اللہ خان۔“

”میں موچ دکھانا ہوں۔“

”خدکی فینگ۔۔۔۔۔ نے بڑا کام کیا۔“

”ڈگری ہو گئی۔۔۔۔۔“

”شنا لغسا۔“

”پر لشن۔ عمر۔ پر اطوس یعنی پڑا طوس یعنی پلا طوس۔“

کیا یہ خدا کی زبان ہے؟ ایک زمانہ تھا کہ اللہ کا کلام سن کر دلوں میں زندگی  
انھتہ سچھ آنکھوں سے آنسوؤں کی ندیاں پھوٹ نکلتی تھیں، فضیلے عالم اللہ  
کی اعجاز بیانی پڑنگ رہ جاتے تھے اور بڑے بڑے سرکش اور اکھڑ کافر بے  
ساختہ پکار انھتہ تھے۔

**مَاهِزَ اقْوَلُ الْبَشَرِ**۔ اور ایک یزمانہ ہے کہ اللہ کی زبان سن کر نہیں آنے لگتی ہے اور کہیں مُذْلِ فیل بچہ بھی پورے اعتماد سے کہہ سکتا ہے کہ میں اس خدا سے اردو اور انگریزی والوں بہتر جانتا ہوں ۔

اگر یقین نہ آئے تو کسی طالب العلم کی انگریزی و اردو تحریر اور یہ اردو و انگریزی ابہامات نام بتائے بغیر مابرین کے پاس صحیح دیکھئے اور دیکھیے کہ نمبر کسے زیادہ ملتے ہیں ۔

**مَرِ امْطَابٌ تَقْصِيْنِ نَهِيْنِ بَلَكَ الظَّهَابُ حِيرَتٍ** ہے کہ اس خدا کو جس کی حریت انگر صنائی پر ادنی و سما شہادت دے رہے ہیں جس کے موسلم سے طرفتہ العین میں لاکھوں بھل دیں اور جس کے ساز سے بے شمار نفعے برس پڑتے ہیں۔ یہ کیا یہ گیا کہ اس کے منہ سے ضیع توبہ ایک طرف کوئی صحیح نظر بھی مشکل ہی سنتا ہے

له مشہور تاریخی واقعہ کی طرف اشارہ ہے جحضور علیہ السلام کی بعثت سے پہلے کعبہ کے قریب ایک گاؤں عکانہ میں ہر سال حج کے دنوں میں ایک میدہ لگتا تھا جس میں شعراء عرب تھیں بھی سناتے تھے جو نظم فصاحت و بلاغت اور تخیل کے لحاظ سے بہترین سمجھی جاتی تھی اسے مھری جھلی پہ کونے کے حروف سے لکھو اکر کعبہ میں ملکا دیا جاتا تھا جحضور علیہ السلام کی بعثت تک الیس سات نظمیں آوریاں کی جا چکی تھیں ایک دن حضور حضرت علیؑ کے ہمراہ کعبہ میں داخل ہوئے جو سے حضرت علیؑ نے ان نکلوں کے متعلق سارا ماجلا سنایا تو آپ نے ان نکلوں کے نیچے سورہ کوثر کھوا دی جب وہ میدہ پھر منعقد ہوا اور مشاعرہ کے نجع کعبہ میں داخل ہوئے اور ان کی نظر ان آیات پر پڑی تو دنگ رہ گئے وہ قصائد اماریے اور آیات کے نیچے لکھ دیا کہ یہ انسانی کلام نہیں ۔

# خطبۃ الہامیہ

۱۔ الَّذِينَ أَكْلُوا أَعْمَالَهُمْ فِي ابْتِغَاءِ الدُّنْيَا (ص ۲)

(جو تلاش دنیا میں اپنی عمر کو کھا گئے۔)

"عمر کھانا" یعنی اسی میں استعمال نہیں ہوتا۔

۲۔ نزول مسیح کے مشہور عقیدہ کے متعلق فرماتے ہیں۔

وَهُلْ هُوَ إِلَّا خروجٌ مِنَ القرآن - (ص ۵۱)

(کہ یہ عقیدہ قرآن کے خلاف بغاوت ہے۔)

۳۔ خروج جب بغاوت کے معنوں میں استعمال ہو تو اس کے بعد ہدیۃ

علی آتا ہے۔ اس یہ مِنَ القرآن صحیح نہیں۔

۴۔ عربی میں سازش اور مکر کے لیے ایک نظم کیا جبی ہے جس

کی جمع ہے مکائد۔ ظاہر ہے کہ مکر و سازش انسان کا کام ہے

یا شیطان کا۔ زمین۔ پہاڑ۔ یا نار سے کوئی شرارت نہیں کر سکتے۔

لیکن آپ زمین کو محی مکار سمجھتے ہیں۔

فَقَرِيقٌ عَلَيْهِ وَامْكَانُ الارضٍ وَفَرِيقٌ أَعْطُوا مَا أَعْطَى الرَّسُولُ

مِنَ الْهُرْمَى - (ص ۵)

(ایک فرقہ کو زمین کی مکر ملے اور دوسرا سے کو بدلائیت نصیب ہوئی)

٤٠ وَنَزَلَ السَّكِينَةُ فِي قُلُوبِهِمْ (ص: ۸۳)  
تنزل کے بعد علی چاہیے۔

٤١ فَخَرَجَ النَّصَارَى مِنْ دِيرِهِمْ (ص: ۱)  
(نصاری اپنے گرجاؤں سے نکلے)  
گرجاؤں کا ترجمہ دیر نہیں۔ بلکہ ادیانہ۔ ادیہ یا دیورہ ہے۔

٤٢ وَأَرْتَدُوا مِنَ الْإِسْلَامِ (ص: ۱)  
عن چاہیئے۔ میں غلط ہے۔

٤٣ وَيَرِيدُونَ أَنْ يَدْسُوا الْحَقَّ فِي تُرَابٍ وَلَمْ يَرْقُوا  
أَذْيَالَهُ كُلَّابٍ۔ (ص: ۱۹)  
التُّرَابُ اورِ الكلاب چاہیئے۔

٤٤ وَلَا يَفْكِرُونَ فِي لَيْلَاهِمْ وَلَا نَهَارَهِمْ إِنَّهُمْ  
يُسْلُوْنَ (ص: ۱۹)  
راوے وہ لوگ قیامت کی باز پرس سے نہیں ڈستے۔

یہاں فکر کا یہ استعمال خالص پنجابی ہے۔ در کے لیے خوف و خشیت کی مصادر متعدد ہیں۔ اس لیے لا یخشوون کہیے۔ قرآن میں ہر جگہ فکر غوسمخوض اور تدبر کے معنوں میں استعمال ہوا ہے۔ *لِقُومٍ تَّيْفَكَرُونَ تَيْفَكَرُونَ فِي خَلْقِ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ* وغیرہ۔

### ۹۔ *وَلَا يَعْدُ صَنْنَى طَرْفَتِهِ عَيْنِ رَحْمَتِهِ* (ص۳۳)

رَحْمَتِهِ کی رحمت چشم زدن کے لیے بھی مجھ سے جدا نہیں ہوتی۔ *طَرْفَتِهِ الْعَيْنِ*، کسی کام کی رفتار و سرعت ظاہر کرنے کے لیے استعمال ہوتا ہے۔ مثلاً ”رُكْت آنکھ جھپکنے کی دیر میں سو میل تکل گیا۔ قرآن میں درج ہے کہ ایک جن ملکہ سب اکانت چشم زدن میں حضرت سليمان کے پاس لے آیا۔ لیے یہاں اس کا استعمال غلط ہے۔

### ۱۰۔ *إِنَّ الْكَارِي حَسْرَاتٌ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَيْهِ وَإِنَّ اقْرَارِي بُرْكَاتٌ لِّلَّذِينَ يَوْمَنُونَ* (ص۳۴)

”میرا انکار کفار کے لیے حسرتیں ہیں۔ اور میرا اقرارِ مومنوں کے لیے برکتیں ہیں۔)

میرا انکار اور میرا اقرار پنجابی عربی ہے ”میرے اقرار و انکار“ کا مفہوم یہ ہے کہ جناب مزا صاحب کسی چیز کا اقرار اور کسی کا انکار کر بیٹھے ہیں اور اب فرمائے ہے ہیں کہ میرا اقرار و انکار ..... ” ملادہ اذیں انکار مفرد ہے اور حسرات جمع۔ اسی طرح اقرار مفرد ہے اور برکات جمع۔ اسم وخبر میں تطابق

ضروری ہے۔ اس یہ حسرۃ و بُرکۃ صیغہ ہے۔ اور حسرات و برکات  
غلط۔

۱۱۔ **ذُکِرِ صَنْ آيَدِی اللَّهُ** (ص ۱۶) ۔  
من کا استعمال خالص پنجابی ہے۔ بایدی اللہ چاہیے۔

۱۲۔ **إِنْ كُنْتُمْ فِي شَكٍّ مِّنْ أَمْرِي فَامْتَحِنُونِي أَنَا** (ص ۱۷)  
(اگر میرے متعلق شک ہو۔ تو میرا امتحان لو۔)  
یہ امتحان کا استعمال خالص پنجابی وغیر قرآنی ہے۔ قرآن اس معنوں  
کو ادا کرنے کے لیے ابتلاء سے کام لیتا ہے۔

۱۳۔ **بِمِ اُرْدُو یا پنجابی میں کہتے ہیں۔**  
”آپ قرآن پر حرم فرمائیں۔ اور تفسیر کی تکلیف گوارانہ کریں۔“  
اس خالص بندہ محاورہ کو آپ عربی میں یوں منتقل کرتے ہیں۔  
**فَارْحَمُوهُمْ بِآخِرِ وَاقِيلُوهُمْ مِنْ هَزَّةِ الْعَزَّةِ** (ص ۱۸)  
تم میں پر حرم کرو۔ اور اسے نزول کی عزت سے معافی دو۔

۱۴۔ **فَلَيَسْبِرُوا هَتَّىٰ يَرْجِعوا إِلَى رَبِّهِمْ وَلَيَطَّلِعُوا عَلَىٰ صُورِهِمْ**  
(ص ۱۹)  
روہ انتظار کریں جب خدا کے ہاں جائیں گے تو وہاں شیشے میں اپنا منہ

دیکھ لیں گے۔)

”شیشه میں منہ دیکھنا،“ اردو کا محاورہ ہے۔ عربوں کے ہاں اس کا استعمال نہیں ہوتا۔

۰ ۱۵۔ چند الہامی اشعار ملاحظہ ہوں۔

اری سیل افاتِ قضاها المقدر و فی  
الحقِ سیات تذاع و تنشر ہے (ص ۲۲)

نقط سیات ہے ریامسور۔ شمشدد اور بال بعد الف ممدوہ  
لیکن اس شعر میں سیات (الف ممدوہ غائب اور یا کو مفتوح  
باندھا گیا۔ جو غلط ہے۔)

وَلِدِّین الْمَلَائِكَةِ كَلَاهِفَ وَ دُعَى  
بِذِكْرِ قَصْوَرَةِ يَتَذَرَّهُ (ص ۲۲)

دوسرا مصرع خارج از زدن ہے۔

ع۔ أَلَا إِنَّمَا الْأَيَّامَ رَجَعَتْ إِلَى الْهُدَى (ص ۲۲)  
یمح نقطع رجعت (فتح جیم ہے) نکہ رجعت (بہ سکون جیم)

فَمُتْ آیَهَا النَّارِ بِنَارٍ تَسْعَرُ (ص ۲۲)

ناری غلط ہے۔ تاری بہ تشید یا ہونا چاہیے۔

## قصیدہ اعجازیہ

یہ ایک الہامی قصیدہ ہے جس کے ساتھ دس بیڑا۔ روپیہ کا اشتہار بھی ہے، کہ جو شخص اتنی مدت میں ایسا قصیدہ تیار کرے گا اسے یہ رقم بطور العام دی جائے گی۔ لیکن یہ شرط تحقیقی کہ قصیدہ ساری ہے پانچ سو اشعار کا ہو۔ اور صرف بارہ دن میں مطبوعہ کتاب کی صورت میں پیش کیا جائے۔ چونکہ ان شرطات کو پورا کرنا انسانی قدرت سے باہر تھا۔ اس لیے کوئی شخص مقابلے میں نہ تراہا۔ اب بعض شعراء نے اس قصیدے کا جواب مزدوج کھا جن میں سے ایک فاضل طفر الدین پروفیسر اور نیل کالج لاہور سے تھے۔ ان کا طویل قصیدہ فیض عربی زبان میں ہے اور عرض و نحو کی لغزشوں سے معراہ ہے۔ لیکن قصیدہ اعجازیہ کے تقریباً تین درجہ، اشعار عربی و نحوی اغلاظ سے آکوہ ہیں۔ بطور نمونہ ہم چند اشعار پیش کرتے ہیں۔

اس قصیدہ کا آخری حرف مجری مرفوع ہے۔

بِحُذْرٍ - يَذْكُرُ - يُظْهِرُ - وَغَيْرُهُ

۱۰ فایت بِهِزَ الوقت من شان جولر ہ

جو لر شان کا مفعول یہ ہے اس لیے منسوب (جو لر) چاہیے۔

وَكَانَ سَابِقٌ مِنَ الشَّمْسِ أَظْهَرَ

انہر غلط ہے اس لیے کہ کان کی خبر ہے۔ انہم را چاہیے۔

أَكَانَ شَفِيعُ الْأَنْبِيَا وَمُؤْثِرٌ هُ مُؤْثِرٌ

موثر۔ شفیع پر معطوف ہے اس لیے موثر را چاہیے۔

فِي أَقْرَبِ مِنِ اللَّهِ الْعَلِيمِ مُعْلِمٌ

وَيَهْدِي إِلَى اسْرَارِهَا وَلِفَيْضِ

اسرارها کی ضمیر اللہ کی طرف راجع ہے۔ اللہ مذکور اور ضمیر مونث ہے۔

فَقَلْتُ لَكَ الْوَيْلَاتِ يَا أَرْضَ جُولَرَا

لَعْنَتُ بِهَا عَوْنَ فَانَّتْ تَدْمُرُ هُ

ارض مونث ہے اور تدمُر واحد مذکور مخاطب گویا مونث کے لیے

مذکور کا صیغہ استعمال کر دیا جو صریحًا غلط ہے۔

یہ بحث خالص فنی قسم کی ہے جس سے قارئین کو کوئی دلچسپی نہیں

ہوسکتی۔ اس لیے ہم اسے یہی ختم کرتے ہیں۔

### الإِمَامِيُّ تَفْسِيرِ فَاتِحَةِ

وَنِ سَبْعِينَ يَوْمًا مِنْ شَهْرِ الصِّيَامِ (ص)

سبعين = ستر

(رمادی رمضان کے ستر دنوں میں)

یہ کیسا رمضان ہے جس کے ستر دن ہوتے ہیں۔

مَا قَبْلَوْاتِي مِنِ الْبَخْلِ (ص)

بخل کا استعمال خالص پنجابی ہے۔ حسد چاہیئے۔

أَنْجَذُوا التَّحْفَافِيَّشِنَ رَقْرَأَ الْجَنَانَهُمْ (ص)

لجنانهم پر لام غلط ہے۔ اس لیے کہ اتخاذ و مفعول چاہتا ہے  
جنان پہلا مفعول ہے مفعول پر لام الایورست نہیں۔

۰۴۔ **بِرِّيُوتْ أَنْ يَسْفَكُوا قَاتِلَهُ** (ص ۱۲)  
سفک کے معنی ہیں بہانا، گرانا  
(وہ چاہتے ہیں کہ قاتل کا بھائیں  
کیا، خون؟ تو چہر قاتلہ سے پہلے دھر (خون) کا اضافہ  
فرمایئے۔

۰۵۔ **وَجَعَلَ قَلْمَى وَكَلْمَى مَبْنَى الْمَعَارِفِ** (ص ۱۳)  
مبین غلط ہے منابع چاہئے۔

۰۶۔ **وَأَيْشِيْ مَعْجَزَةٌ وَأَيْتَةٌ** چاہیے۔ (ص ۱۴)  
وَصَنْ لَنَا وَرَمَا عَطَى لَى صَا عَطِيتُ وَصَبَحَ  
ہے۔

۰۷۔ **وَمَثَلُهَا كَمِثْلِ نَاقَةٍ** ... توصل الی دیار  
الحبت من ركب عليه (ص ۱۵)

ناقہ مؤنث ہے اور علیہ کی ضمیر نہ کر علیہ ہا چاہیے

۰۸۔ **الْزَمِ اللَّهَ كَافِةً أَهْلَ الْمَلَةِ** (ص ۱۶)

عربی میں کافہ مفہوم نہیں ہو سکتا، اس لیے یہ فقرہ غلط ہے  
**وَتَذَكَّرُ الْجَنُودُ تَحْارِبَانَ** (ص ۱۷)

یتخاربان غلط ہے۔ تخاربان صحیح ہے۔

۰ ۱۱۔ **النفس التي سعى سعيها** (ص ۱۳۶)

سعی غلط ہے اس لیے کہ نفس مؤنث ہے سعت چاہئیے۔

۰ ۱۲۔ **القليلُ الَّذِي هُوَ كَا الْمَعْرُوفُ** (ص ۱۵۹)

سیان موصوف تکہ ہے اور صفت معرفہ جو صحیح نہیں۔

۰ ۱۳۔ **لَا تُؤْفِي أَخْيَاتٍ** (ص ۱۴۷)

اخیات غلط ہے مفعول ہونے کی وجہ سے اخات چاہئیے۔

۰ ۱۴۔ **شَهْرَاتُ الْجَنَّةِ فَوْلَى لِلَّذِي تَرَكَهُمْ** (ص ۱۴۸)

ترکهم غلط ہے شہرات جمع مکسر ہونے کی وجہ سے مؤنث

ہے اس لیے ترکھا صحیح ہے۔

۰ ۱۵۔ **أَتَظَفَنَّ أَنْ يَكُونَ الْغَيْرُ** (ص ۱۴۹)

غیر پرف لام نہیں آسکتا۔

اس تفسیر میں اس قسم کی کم و بیش ایک سو امثال موجود میں حقیقتاً اریخ  
رسالت کا یہ پہلا واقعہ ہے کہ اللہ نے میسح موعود پر چارہ زبانوں میں الہامات آئیے  
اور سر زبان میں درجنوں غلطیاں کیں۔ یہ دیکھتے ہوئے بھی کہ دشمن اس کی غلطیوں  
پر مشیں رہے ہیں۔ وہ آخر تک اپنی ہست پر قائم رہا اور وقتاً فوقتاً غلط الہامات نازل  
کرتا رہا۔

(بادھوں باب)

# خناقین نبوت سے سلوک

قرآن حکیم میں بار بار حضور علیہ السلام کو بُدایت کی گئی ہے کہ  
إِذْ فَعَلَ الْقَوْمُ بِالْكُفْرِ هُنَّ أَهْمَنْ  
فَإِذَا دَعَاهُمُوا إِلَيْهِ أَتَأْتُهُمْ بِنَصْرٍ وَبِنَيْتَهُ  
عَدَاؤُهُمْ كَانُوا أَنَّهُمْ قَوْمٌ حَمِيمٌ ۝

(اسے رسول اتم خناقین کے مقابلے میں ایسے اخلاق کا مظاہرہ کرو کر  
تباہ ادشمن بھی تباہ اغراض دوست بن جائے)۔

دشمن کو غلام دوست بنالیا بڑی مشکل اور کٹھن منزل ہے اور اس منزل  
کا حصول اسی صورت میں ممکن ہے کہ انسان دشمن کے اشتعال سب وشم دل  
آنار اقدامات اور فتنہ و سازش کو فقط خاطر میں نہ لائے۔ رفق و ملاطفت کو نہ پھوٹھے  
گالیاں سن کر دعا نہیں دے اور وقت مصیبت آگے بڑھ کر دشمن کے کام آئے۔  
حضرت علیہ السلام زندگی مجرماں بُدایت پر عمل پیرا سے ہے۔ جب اہل طائف کی سنگ  
باری سے سرفراز دو عالم کے خوتے ہو سے مجرگئے تو آپ کی زبان مبارک پر ان طائف  
تامکہ (دوس میل) بھی دعا جاری رہی۔

رَبِّ إِهْدِ قَوْمٍ قَاتَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ۝

(اسے نسب! میری قوم کی آنکھیں کھول اور انہیں سیدھی راہ دکھا کر یہ غریب

سچائی سے نا آشنا ہیں۔)

جنگِ حنین میں جب صحابہ کے پاؤں اکھر گئے اور کفار کی بے پناہ تیرانہزی نے قیامت کا سماء بالند ہو تو رحمتہ للعالمین نے ہجوم مصائب میں دعا کے لیے ہاتھ اٹھائے لوگ یہ سمجھے کہ آپ کفار کے لیے کسی فوری عذاب کی دعا مانگیں گے لیکن اس رحمتِ عجم کی زبان مبارک سے جو الفاظ نکلے وہ یہ تھے۔

**اللَّهُمَّ إِهْرِقْمِي فَإِنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ۝**

عبد خلافت میں حضرت علیؓ کسی جاربے سنتے کہ دودر سے ایک خارجی نے دیکھ لیا اور منہ سے ان پ شناپ بکے جب ساتھیوں نے توجہ دلالی۔ تو مدینۃ العلم نے فرمایا۔

”عرب میں علی نام کے کئی آدمی ہیں کسی اور کو کوئی سہ بیا ہوگا۔“

آپ جانتے ہیں کہ اب مکہ نے حضور علیہ السلام پر انتہائی مظالم نوٹھے سنتے آپ کے پریروں کو گرم ریت پر گھسیتا تھا۔ آپ تو میں برس کے لیے پہلوں میں قید کر دیا تھا۔ آپ کو گھر بارے سے نکال دیا تھا۔ اور مدینہ پر کئی مرتبہ چڑھائی کی تھیں لیکن جب فتح مکہ کے بعد اب مکہ کو سزا دینے کا وقت آیا تو آپ نے اعلان فرمایا۔

**لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ ۝**

(جاوہمیں نے تمہیں معاف کیا)

حضرت علیہ السلام کا یہی وہ خلق عظیم تھا جس نے لاکھوں دلوں پر قبضہ کر لیا تھا۔ اور صحابہ کی یہی وہ تلوار تھی جس نے چالس بیڑا استیوں اور قلعوں کے

بہراہ چار کروڑ دلوں کو بھی فتح کر لیا تھا۔ مجاہد کو بیدایت حقی کہ جاؤ، اس قوم کے ایسا، و مخالف کی صداقت کا اعلان کرو، ان کے مقابلہ کو مت چھیرو۔ ان کے معبودوں کو بڑا نہ کبو۔ انہیں مکمل منہ سبی و مجلسی آزادی دو۔ ان سے الیسا عادلانہ بلکہ محشیہ سلوک کرو، کہ وہ لوگ تمہیں رحمت مجسم سمجھنے لگیں۔

قرآن و حدیث میں ازاول، تا آخر کہیں کوئی بند کلامی یا گالی موجود نہیں۔ حضور علیہ السلام نے زندگی بھروسی مزد کی توہین و تحفہ من کی کسی بھی کہ نہیں اڑایا۔ کسی کو دجال یا سورہ نہیں کہا۔ اس میں کلام نہیں کہ قرآن عظیم نے بدکاروں کو فاسق و کافر فزار دیا تھا۔ لیکن یہ گالی نہیں تھی۔ بلکہ خالص حقیقت بیانی تھی فاسق کے معنی میں بچپن اور کافر کے معنی میں فالون شکن۔ اگر کب شرائی زانی مفسد چو۔ خائن اور منافق کو فاسق و کافر نہ کہا جائے تو اور کیا کہا جائے گذھ کو گذھا کہنے سے اس کی توہین نہیں ہوتی۔ حضور علیہ السلام کے اتوال میں نہ طمعنے میں نہ گالیاں، نہ بازاری قسم کی تفعیل ہے اور نہ مبتذل قسم کی پھتبیاں۔ ازاول تا آخر ایک پُر غلبت ممتاز اور درج افراست گیا ہے۔ خفیت یہ ہے کہ جب تک ایک اخلاقی معلم کا اپنا اخلاقی قابلِ رشک نہ ہو، وہی اس سے مستفیض نہیں ہو سکتی۔ درست فرمایا تھا۔ جناب مرتضیٰ صاحب۔

اخلاقی معلم کا یہ فرض ہے کہ پہلے اپنے اخلاق کریمہ دکھلا دے۔

(چشمہ مسیعی ص ۹)

لغت بازی صد لقوں کا کام نہیں مومن لعنان (لغت سمجھنے والا) نہیں ہوتا۔

(ازالہ ص ۶۶)

نحو پر میں سخت گالیاں دینا ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ اور بدزبانی کرنا  
اور اپنے مخالفانہ جو شن کو انتہا تک پہنچانا۔ کیا اس عادت کو خدا پسند کرتا ہے  
یا اس کو شیوه شرف اکھہ سکتے ہیں؟

(آسمانی فیصلہ ص۱)

”میر، نظرت اس سے دُور ہے کہ کوئی تلخ بات منہ پہ لاؤں“

(آسمانی فیصلہ ص۱)

سو فیصلہ دست! بھلا اکیں رسول کو تلخ نوازی و بدزبانی سے کیا تعلق؟

لیکن!

جب مولوی محمد سین بٹالوی نے ایک اشتبار میں جناب مزا صاحب  
کے متعلق یہ کھا کہ ”یہ میرا شکار ہے۔۔۔۔۔ جو میر سے قبضے میں آگیا ہے“  
تو آپ نے جواباً ارشاد فرمایا۔

”اس زمانے کے مہذب دوام اور نقال بھی تھوڑا بہت حیا کو کام میں راتے  
ہیں اور پشتوں کے سفلے بھی ایسا کینگی اور شیخی سے بھرا ہوا تھا۔۔۔۔۔  
۔۔۔۔۔ زبان پر نہیں لاتے۔۔۔۔۔“

(آسمانی فیصلہ ص۱)

۱۷۵۸ء کی جنگ آزادی میں حصہ لئے والے بندوں ستائیوں کے متعلق فرماتے ہیں۔

”ان لوگوں نے چوروں، فزاقوں اور حرامیوں کی طرح اپنی غصُّوں گورنمنٹ

(از اللہ ص۱۴۲)

پر حملہ شردار کر دیا۔۔۔“

اوہ بٹالوی کو ایک مجنون درندہ کی طرح تکفیر اور لعنت کی جھاگ منہ سے  
نکالنے کے لیے چھوڑ دیا۔  
(آسمانی فیصلہ ص۲)

جھوٹ بولنا اور نجاست کھانا ایک برابر ہے تعجب ہے کہ ان لوگوں  
کو نجاست خوری کا کیوں شوق ہو گیا۔  
(آسمانی فیصلہ ص۲)

مباحتہ مفت (ملحق امرتسر کا ایک گاؤں جہاں ۱۹۰۲ء میں احمدیوں اور  
مولوی شاہ اللہ کے درمیان مباحتہ ہوا تھا) کے سلسلے میں مولوی شاہ اللہ کا  
ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔

..... موضع مفت میں ..... سخت بے حیائی سے  
جھوٹ بولا ..... وہ انسان کتوں سے بدتر ہوتا ہے کہ جو  
بے وہی مجنون تھا ہے۔

(ابن احمدی ص۲)

”یہ بزدل علماء جیفہ خوار۔۔۔۔۔“ (نشان آسمانی ص۲)

”اگر کوئی ..... خواب یا کوئی الہام یا کشف میرے خوش کرنے کے  
لیے مشبوب کر دے گا تو میں اسے کتوں سے بدتر اور سوڑوں سے نایاک تر  
سمجھتا ہوں۔۔۔۔۔“ (نشان آسمانی ص۲)

یہ بھی ملاحظہ فرمائیے

” خداوند قادر قدوس میری پناہ ہے اور میں تمام کام اُسی کو سوچتا ہوں  
اور گالیوں کے بد سے گالیاں دینا نہیں چاہتا اور نہ کچھ کہنا چاہتا ہوں۔ ”  
(asmānī fīsulmūlū ۳۲۵)

اوہ یہ بھی ۱-

”کس در جہ کے خدیث طبع یہ لوگ ہیں کہ .....  
(چشمہ مسیحی، ص ۱۱)

”مشی الہی بخش نے جھوٹے الزاموں ..... کی نجاست سے اپنی کتاب عصائبِ مومنی کو ایسا مبہر دیا ہے جیسا کہ اکیل نالی اور بدرا بونگندی کچھ سے بھری جاتی ہے یا جیسا کہ سندھ اس پانخانے سے۔“

(حاشیہ اربعن ص ۳۴)

۱۹۰۲ء میں جناب مزا امدادی نے مولوی شناہ اللہ کو دعوت دی کہ اگر وہ سچے ہیں تو قاریان میں آگر پیش گئیوں کی پستال کریں۔ آگر کوئی پیشگوئی جھوٹی بٹکے تو پر ایسی پیشگوئی پر سور و سر العاصل حاصل کریں۔ اس دعوت کے ساتھ ہی یہ

پیشگوئی بھی کر دی۔

”دہ قادیان میں تمام پشکوئیوں کی پڑتال کے لیے میرے پاس گزرنیں آئیں گے۔“ (اعجاز احمدی ص ۲۳)

اون اس پيش گوري کو اکي لشنان قرار ديا راجحانہ ضبوی ملک، ملکين  
مولوي شاد اللہ قادر یان جاد بھکے۔ اور جناب مزا صاحب کو سمجھ جب مکتوب صوره  
1۔ جنوری ۱۹۰۲ء الملاع دی۔ حاملین رقعہ بیان کرتے ہیں کہ۔

مرزا ماحب ایک ایک فقرہ (مکتوپ کا) سنتے جاتے تھے۔

خوبیت سوور کتا۔ بد ذات گوں خور۔ یہم اس (شناو اللہ) کو  
کبھی (جلسہ عام) میں نہ بولنے دیں گے۔ لکھتے کی طرح لکام دے کر  
بھائیں گے۔ اور گندگی اس کے منہ میں ڈالیں گے۔

(البيانات مرتاً - از شناوه اللہ حاشیہ ص ۱۲۳)

پھر ٹیکتے ہیں

میری فطرت اس سے دُور ہے کہ کوئی تباہات منہ یہ لاؤں۔

(آسمانی فیصلہ ص ۱)

سچا خواب ایک گنہ گار کو بھی آ سکتا ہے۔ اس مضمون کو آپ یوں  
ادا فرماتے ہیں۔

” بعض اوقات بعض فاسق اور فاجر اور تارک صلوٰۃ بلکہ بد کار اور حرام کار بلکہ کافر۔ اللہ اور رسول سے سخت بعض رکھنے والے بلکہ توہین کرنے والے اور بیچ میچ اخوان الشیاطین شاذ و نادر طور پر سبی خوابیں دیکھ لیتے ہیں۔“

(تحفہ گوئی ویہ ص۲)

” کبھی ایک نیک بخت ..... کوئی پیچیدہ خواب دیکھتا ہے ..... مگر اسی رات ایک فاسق ..... بدعاش بخاستخوار کو صاف اور کھلی کھلی خواب دکھائی دیتی ہے۔“

(تحفہ گوئی ویہ ص۱)

مولوی محمد حسین بٹالوی کے متعلق فرماتے ہیں۔

” مگر افسوس کہ بطالوی نے اس اعتراض میں بھی شیطان ملعون کی طرح دالستہ لوگوں کو دھوکا دینا چاہا۔“

(انجام آخر ج ۲)

علماء کو لوں مخالف فرماتے ہیں۔

” اسے بد ذات فرقہ مولویاں! تم کب تک حق کو چھپا دی کب وہ وقت آئے گا کہ تم یہ دیانت خصلت کو چھوڑ دیں گے۔ اسے ظالم مولویوں! تم پر افسوس کہ تم نے جس بے ایمانی کا پیالہ پیا۔ وہی عوام کا لالغام کو پلایا۔“

(انجام آخر ج ۲)

بعض جیت طبع مولوی جو یہودیت کا خیر اپنے اندر رکھتے ہیں۔

یہ دل کے مجدد اور اسلام کے دشمن  
دنیا میں سب جانداروں سے زیادہ پلیدہ اور کراہت کے لائق خنزیر یہ  
ہے مگر خنزیر سے زیادہ پلیدہ وہ لوگ ہیں جو اپنے نفسانی جوش کے  
لیے حق اور دیانت کی گواہی چھپاتے ہیں۔ اسے مردار خوار مولوی! اور گندی  
رسوحو! اسے اندر ہیرے کے کیڑوں۔

(ضمیمه انعام آخر قسم حاشیہ ص۲)

پلیدہ ذریت شیطان۔“

(ضمیمه انعام آخر قسم ص۲۵)

یہ (مولوی) جو شے ہیں۔ اور کتوں کی طرح جھوٹ کامردار کھاتے ہیں۔

(ضمیمه انعام آخر قسم ص۲۵)

ذریت یہ بھی ملا خطرہ ہو۔

میں سچ سچ کہتا ہوں جہاں تک مجھے علم ہے میں نے رانی  
تالیفات میں، ایک لفظ بھی ایسا استعمال نہیں کیا جس کو دشناام  
دہی کہا جائے۔

(اذالہ جلد اول ص۴)

اور یہ بھی۔ ” جس دن یہ سب باتیں (محمدی بیگم کی پشیگوئی میں دفعہ شدہ)  
پوری ہو جائیں گی ..... اس دن ..... نہایت صفائی

سے (ان کی) ناک کٹ جائے گی اور ذلت کے سیاہ دانع ان کے منہوس  
چہرہوں کو بندروں اور سُورہوں کی طرح کر دیں گے۔“

(ضمیمهِ انعام آنحضرت ص ۵۲)

عبد الحق غزنوی بار بار لکھتا ہے کہ آنحضرت والی پیشگوئی میں پارہیوں  
کی فتح ہوئی۔ ہم اس کے جواب میں بھرپور اس کے کیا کہیں اور کیا لکھیں کہ  
اسے بد ذات۔ یہودی صفت۔ پارہیوں کا اس میں منہ کالا ہوا اور سانحہ  
نیرا بھی ..... اسے خبیث کب تک تو جیئے گا .....  
خاص کمر رئیس الدجالین عبد الحق غزنوی اور اس  
کا تمام گروہ علیہم السلام لعن اللہ الف الف صرة ۃ  
ان پر خدا تعالیٰ لعنت کے دبن لا کھ جوستے بر سین ) ..... اسے پلید  
دجال ! تعصیب سنے تجوہ کو اندر حاکم کر دیا۔  
(ضمیمهِ انعام آنحضرت ص ۲۵ - ۲۶)

پھر پڑھیئے ۔

لعنت بازی صد لیقوں کا کام نہیں ۔ مومن لعان (اللعنت بھیجنے والا)  
نہیں ہوتا ۔ (ازالہ ص ۶۷)

اور یہ بھی ہے ۔ (مولوی عبد الحق غزنوی کو خطاب کیا جا رہا ہے)  
” اسے کسی جنگل کے وحشی .....“

(ضمیمهِ انعام آنحضرت ص ۲۹)

خطابِ جامی رہا۔

او۔ ساتھی ارشاد ہوتا ہے

”میں مغض نفیتہ اللہ مخالفت خلی و ران کے ہم نیال اولوں و دینا بون  
کر گا لیاں دینا اور بذریانی کرنا طریق شرافت نہیں ہے“

( نیمہ اربعن ملے ۵ ص)

لیکن

”يُقْبِلُنِي وَيُعْسِرُنِي دُعْوَتِي الْأَذْرِيَّةُ الْبَغَايَا الَّذِينَ خَتَمَ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ -“

(آئینہ کمالات ص ۵۳۷)

دکھروں کے بچوں کے بغیر جن کے دلوں پر اللہ نے مُہر لگادی ہے  
باقی سب مری تحریت یہ امانت لا جائے میں۔

”وَشُمْ جَاءَهُ بِيَالُونَ كَخَزْرِ يَوْمَ الْجَنَاحَةِ اُورَانَ كَعَوْرَتِيَّ كَتَيْوَنَ سَعَ بِرَدَهْ گَلَيْنِ۔“ (نجم الهدى ص۱)

(نجم الهدى ص ٦)

(انوار الاسلام ص ۲)

کی حضور علیہ السلام کی زبان مبارکہ ہے جبی ننگی بھر کوئی ایسا  
لفظ نکلا تھا؟ اگر نہیں اور سرگز نہیں، تو ارشادِ دین کا مطلب؟  
” نہیں پر وزی طریقہ آنحضرت صلعم ہوں اور بردی ننگ میں تمام  
کمالاتِ محمدؐ مع نبوتِ محمدیہ کے میرے آئینہِ فلکیت میں منعکس ہے۔ ”  
(ایک علمی کا ازالہ)

” میں وہ آئینہ ہوں جس میں محمدی شکل اور محمدی نبوت کا کامل  
انعکاس ہے۔ ”

حضور کامال صبر و ضبط اور جنگ کے گھمسان میں دشمنوں کے  
لیے دعا یں مانگنا تھا، نہ کہ انہیں مُراد تھوڑا تولید المحرام، گود خود اور گھربوں  
کی اولاد کہنا مخالفین پر ایسے الفاظ کا کبھی اچھا اثر نہیں ہو سکتا۔

” یہ باتِ نہایت قابل شرم ہے کہ ایک شخص خدا کا درست کہلا کر پھر  
اخلاقِ رذیلہ میں گرفتار ہو۔ اور درست بات کا ذرا بھی تمکن نہ ہو سکے اور جو  
اعامِ زماں کہلا کر اسی گھے طبیعت کا آدمی ہو کہ ادنیٰ بات میں منہ میں جھاگ آتا  
ہے آنکھیں نیلی پلی ہوتی ہیں۔ وہ کسی طرح بھی امامِ زماں نہیں ہو سکتا۔ ”

(ضرورتِ الامام ص ۳)

جناب مزا صاحب اپنے مخالفین کے متعلق نہایت سخت کلامی سے کام لیتے  
تھے یہ مرض آپ کے پریدوں میں بھی موجود تھا۔ بیان کئی سو مثالوں میں سے

دو پر اتفاق کی جاتی ہے۔

۱۹۳۵ء میں قادریان کے اکیب اخبار فاروق میں لاہوری احمد یوں کے متعلق اکیب سلسلہ مختصر یہاں شائع ہوا۔ صرف اکیب مضمون میں مندرجہ ذیل الفاظ استعمال ہوئے،

یہود یا نہ قلابازیاں بلمت کے فرزندہ نزیر میں سانپ خباثت شرارت اور رذالت کے مظہر عبادو اللہ نیا و قدس النامہ کینے۔ دزیں احمدت دو غلے نیمے دروں نیمے بروں۔ بد لگام۔ غدر رنگ حرام۔ دو رُخے کھیلی انھی کبوتر نما جانور۔ ستر سے بہترے کھوست۔ جھوٹے دھوکے باز فریبے کا۔ اڑھائی لوڑ بھیگی بٹی۔ دجال۔ علی بابا چالیس چور۔ لعنت کاسیاہ داع مانچہ پر۔

وغیرہ وغیرہ۔

(فائدہ ۲۱ - فروری ۱۹۷۵ء)

جناب خلیفۃ المسیح ثانی نے اکی تقریر میں مولوی محمد حسین ٹالوی کے متعلق فرمایا۔

کہ اگر محمد سین بیانوی کے والد کو معلوم ہوتا کہ اس کے نطفہ سے ایسا  
وہ جنم پیدا ہو گا۔ تو وہ ابتدئے آلات تناول کو کاٹ دیتا اور اپنی بیوی کے پاس نہ جاتا۔

(ملخص) الفضل ٢ - نوفمبر ١٩٢٢

جناب مزاحاً صاحب فرماتے ہیں۔

حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے خود اخلاقی تعلیم پر عمل نہیں کیا۔ انہیں کے درخت کو بغیر بھیں کے دیکھ کر بد دُنایکی اور دوسروں کو دعا کرنا سکھایا

بھی حکم دیا کہ تم کسی کو احمد مت کہو۔ مگر خود اس قدر  
بدنے بانی میں بڑھ گئے کہ یہودی بزرگوں کو ولاد المحرام تک کہہ دیا۔  
اخلاقی معلم کا یہ فرض ہے کہ پہلے اپنے اخلاق کو میرے کھلاوے  
پس کیا ایسی ناقص تعلیم جس پر انہوں نے اپنے آپ بھی عمل نہ کیا۔ خدا تعالیٰ  
کی طرف سے بوسکتی ہے؛

(چشمہ مسیحی ص۹)

---

## خاتمہ

ہم جناب مرزا صاحب کے اقوال دلائل بشارات۔ الہامات اور نشانات کا جائزہ لیتے ہوئے خاتمۃ کتاب تک آپ سچے، ہمارا آغاز سے ارادہ تھا کہ ہم اس مسئلہ کے تمام پلوؤں پر مصروفہ وغیرہ باندرا نگاہِ دالیں کیں تحریف نہ کریں۔ کوئی عبارت کو مصنف کی مشاک کے خلاف مسخر نہ کریں اور کوئی دلائر لفظ ساری کتاب میں داخل نہ ہونے دیں۔ الحمد للہ کہ ہم ان ارادوں میں کامیاب رہے۔

قارئین کرام! اب اس مسئلہ کی پوسی تعمیر آپ کے ساتھ ہے ہم طرف کرچکے ہیں۔

- ۱۔ کہ قرآن۔ حدیث اور جناب مرزا صاحب کے اقوال کی روشنی میں خاتم النبیین کی تفسیر کیا ہے۔
- ۲۔ کہ قرآن میں کسی میسح موعود کے آئے کا ذکر موجود نہیں اور احادیث بقولِ مرزا صاحب ثابت و ساقط الاقتباد ہیں۔
- ۳۔ کہ آپ <sup>۱۹۰۲ء</sup> سے <sup>۱۸۷۶ء</sup> تک حضور علیہ السلام کو آخری نبی اور ہر مدعا نبوت کو خاب جان اسلام قرار دیتے ہے۔
- ۴۔ کہ آپ نے اکی طرف انگریزوں کو دجال قرار دیا۔ اور دوسری طرف ان کی اطاعت اپنی فریت اور جماعت پر فرض کر دی۔
- ۵۔ کہ آپ کی بعض دعائیں بقول نہ ہوئیں۔

- ۰۔۶۔ کہ آپ کی بعض پیش گوئیاں پوری نہ ہوئیں۔
- ۰۔۷۔ کہ آپ کے تمام اہم امارات آپ کی تعریف اور بشارات نکل  
محمد و مدرس ہے اور ان میں کوئی اخلاقی، سیاسی یا عمرانی فضایل  
نازد نہ ہوا۔
- ۰۔۸۔ کہ آپ کا ارد و کلام جو سر فضاحت سے ممتاز ہوا اور عربی کلام  
میں بھی خامیاں موجود تھیں۔
- ۰۔۹۔ کہ آپ نے اپنے مخالفین کے متعلق ایسی زبان استعمال فرمائی  
جو مقامِ نبوت کے شایان نہ تھی۔
- احمدی بھائیو! ان تفاصیل سے صحیح تیجہ اخذ کرنا دشوار نہیں یعنی یہ اس  
مسئلہ کو ایک اور رنگ میں پیش کرتے ہیں۔
- جناب مرزا صاحب کی عمر انہتر برس تھی۔ ان پرہ پہلا اہم <sup>۱۸۶۵ء</sup> مسئلہ میں  
نازد ہوا تھا۔ آپ اکتوبر <sup>۱۸۶۷ء</sup> نکل یعنی فرماتے رہتے کہ میں بنی نہیں۔ اور آپ  
کے آخری سالوں پانچ برس اثباتِ نبوت میں بسرا پورے تو گویا آپ کی زندگی  
کو در حصوں میں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔
- ۰۔۱۰۔ پہلے چوتھے برس جن میں آپ حصو۔ علیہ السلام کو آخری  
بنی سمجھتے رہتے۔
- ۰۔۱۱۔ اور آخری، پانچ برس جن میں آپ نے بابِ نبوت کھول دیا  
میں آپ سے سیدھا سوال پوچھتا ہوں کہ آپ جناب مرزا  
صاحب کے کس حصہ نزدگی کو قابلِ تقلید و عمل سمجھتے ہیں؟ صرف آخری پانچ

برس کوہ ایک رسول کی یہ توبہ ہیں کہ آپ ان کی چونسٹھ برس کی طویل زندگی کو ناقابل تقید قرار دیں۔ اور ان کی اشتالیس ختمیں تصانیف پر خط نسخ کھینچ دالیں کیوں؟ کوئی سند؟ کوئی دلیل؟ اگر آپ کسی معقول انسان کے سامنے جناب مزا صاحب کو بایں صورت پیش کریں کہ ان کی حیاتِ مرسلانہ کے پہلے سنتیس برس ناقابل تقید و عمل اور صرف آخری پانچ سال قابل اطاعت تھے تو آپ کی بات پہ بھی بھی کان نہیں دھر سے گا۔ اور اسے یہ پوچھنے کا حق ہو گا۔

۰ اول۔ کہ کیوں صاحب! پہلے سنتیس برس میں کیا خرابی تھی کہاب وہ قابل تقید نہیں رہے؟

۰ دوم۔ کیا اس حصہ زندگی کے اہم امور خدا فیض نہیں تھے اگر تھے تو مچرا نہیں ناقابل تقید کہنے کا مطلب؟

۰ سوم۔ بارش کی طرح بر سرے والی وجہی نے سنتیس برس تک آپ کو فرم نبوت کی تعلیم دی اور آخری پانچ سال اجرائے نبوت کی کون سی وجہ صحیح تھی؟

## ایک قابل قبول تصدیقیم

احمدی و غیر احمدی میں تنازعہ فیہ  
امورہ دو ہیں۔

۰ اول۔ جناب مزا صاحب کی ذات گرامی۔

۰ دوم۔ مسئلہ ختم نبوت۔

امر اول کے متعلق مچرا اختلاف ہے۔ احمدی اکابر آپ کی آخری پنج سالہ زندگی کو مانتے ہیں اور میرے ہاں اس تنازعہ کا معقول اور قابل قبول حل یہ ہے۔

کہ ان کی چونسٹھ سالہ زندگی کو مشعلِ راہ بنایا جائے مسئلہ ختم بیوتِ خود بخود  
حل ہو جائے گا۔ احمدی دوستوا امیرے مؤقت کو پھر سمجھ لیجئے میں آپ  
سے یہ نہیں کہہ رہا کہ جنابِ مزا صہاریکی پروردی چھوڑ دیجئے بلکہ یہ کہہ رہا ہوں  
کہ پانچ سے چونسٹھ زیادہ ہوتے ہیں۔ ان کی چونسٹھ سالہ زندگی کی تقلیدی کعیبہ  
احمدی وغیرہ احمدی کا انتیازِ مٹ جائے گا۔ ملی انتشارِ ختم ہو جائے گا۔ آپ  
سوادِ اعلم میں شامل ہو کر عظیم بن جائیں گے اور وطنِ عزیز کو آئے دن کے  
منظارِ دن اور جگہِ دن سے نجاتِ مل جائے گی۔  
خداء آپ کے ساتھ ہو۔

والسلام

برق

آغازِ کتاب۔ ۵ جون ۱۹۵۲ء  
تکمیلِ کتاب ۱۹۵۳ء

# مَاجِنْدَة

## إِلْهَامِي مُحَاوِفَة

- ٠ - القرآن الحكيم
- ٠ - تورات مقدس
- ٠ - أنجيل شریف

### احادیث

- |                                     |            |        |
|-------------------------------------|------------|--------|
| محمد بن اسماعيل البخارى             | صحيح بخارى | ٠ - ٤  |
| ابالحسين سلم بن الحجاج القشيري      | صحيح سلم   | ٠ - ٥  |
| ابوداؤد اسجستاني                    | سنن        | ٠ - ٦  |
| احمد بن شعيب النسائي                | سنن        | ٠ - ٧  |
| ابو عبد الله محمد بن تبريدى الفرزقى | سنن        | ٠ - ٨  |
| المعروف به ابن ماجه                 | سنن        | ٠ - ٩  |
| محمد بن علي بن الترمذى              | موطأ       | ٠ - ١٠ |
| ابام مالک                           |            |        |

### تاریخ

- |                                |                     |        |
|--------------------------------|---------------------|--------|
| القفطى                         | تاریخ الحکما        | ٠ - ١١ |
| لين پول ترجمہ عباس اقبال تہران | طبقات سلطانیں اسلام | ٠ - ١٢ |
| ابوسعید بن زبی                 | تاریخ الفلابات عالم | ٠ - ١٣ |

- ۱۴۔ مسلمانوں کا روش مستقبل طفیل احمد بیگلوری
- ۱۵۔ کمپنی کی حکومت باری - علیگ
- ۱۶۔ ہمارے ہندوستانی مسلمان ڈبیو - ڈبیو - نہر

## لُغت

- ۱۷۔ المتجدد
- ۱۸۔ منتخبی الارب
- ۱۹۔ سیمان العرب
- ۲۰۔ القاموس
- ۲۱۔ صراح
- ۲۲۔ ناج العروس
- ۲۳۔ مجتمع البحار
- ۲۴۔ تهذیب (ازہری)
- ۲۵۔ صحاح الرمیمہ
- ۲۶۔ کلیات ابی البقا

## مُتفرق

- ۲۷۔ تبلیغ رسالت میر قاسم علی - احمدی
- ۲۸۔ سیرۃ المہدی صاحب اخرازہ بشیر احمد صاحب